
HI HA UNA COSA QUE NO HEU D’IGNORAR:
PER AL SENYOR, UN DIA ÉS COM MIL ANYS,
I MIL ANYS, COM UN DIA.
        (2Pe 3,8)

Desenbre 2025
Núm. 124
3a. època



2

s u m a r i

3 PREÀMBUL

4 EL LEMA DEL MIL·LENARI

5 CONGRÉS MUNDIAL D’OBLATS – 2023
Marie-Madeleine Caseau
Donato Ogliari
Gregory Polan
Papa Francesc

34 ENS PARLA EL CONSILIARI
Jordi Castanyer Bachs

40 C R Ò N I C A

EXCURSIÓ A MERITXELL I LA SEU D’URGELL
Teresa Maria Castanyer Bachs

N O T I F I CA C I O N S

42 NOU ABAT PRIMAT I NOU ABAT PRESIDENT
43 ENTRADES I OBLACIONS
45 ELS NOSTRES DIFUNTS
47 CALENDARI D’ACTIVITATS 2026Desembre 2025

Núm. 124
3a. època

Foto portada: Monestir de Montserrat

Imprimeix: Agpograf
Mare de Déu de Montserrat, 154
08930 Sant Adrià del Besòs, Barcelona

Dipòsit legal: B-2907-1996



Preàmbul

3

Era el març del 2022 
quan va sortir el darrer 
ACULL!, el número 

123. Ara, a les darreries del 2025, 
teniu a les mans el 124. Han 
passat dos anys i mig ben bons. No 
l’escrivim pas, aquesta constatació, 
amb cap mena de satisfacció. Ben 
al contrari: ens dol –i potser n’hem 
de demanar gràcia– aquest llarg 
temps en què, per diverses raons, 
no hem editat cap nou exemplar. 
I ens dol sobretot perquè es tracta 
d’una revista prou digna que els 
oblats, segur que la majoria –i no 
solament els oblats sinó també 
una colla de simpatitzants que la 
rebeu– aprecieu prou.

Ens referíem a diverses 
raons; sí, més enllà d’una certa 
negligència hi ha dues raons que 
feien plantejar la conveniència 
de continuar aquesta publicació. 
D’una banda el fet que disposem 
d’una Web que els darrers anys s’ha 
anat ampliant i actualitzant –i que 
hi ha ganes que aquest creixement, 
amb noves seccions, no s’aturi– feia 
pensar que l ’ACULL! seria menys 
necessari, prescindible i tot. D’altra 
banda hi ha l’aspecte econòmic. La 
despesa anual més important dels 
Oblats és la publicació tres vegades 
l’any d’aquesta revista, i hi ha dos 
factors que hi tenen molt a veure: 
l’augment dels costos i la minva 
d’oblats i simpatitzants. Pel que fa 
al primer cal recordar, a més, que 
ja fa quasi 20 anys que la majoria 
d’aportacions voluntàries no han 
estat modificades; i pel que fa al 
segon, i malgrat que pràcticament 
cada any hi ha hagut noves 
oblacions –però que no compensen 
les molt nombroses defuncions 
sobretot de fa uns anys–, cal saber 
que el nombre actual d’oblats és un 

xic menys de la meitat que érem 
aleshores.

Tot i no menystenir de cap 
manera les raons adduïdes ni els 
esculls que acabem d’esmentar la 
Junta actual ha cregut convenient 
reprendre la publicació de 
l ’ACULL! Volem pensar que 
aquesta decisió serà ben vista, que 
la revista pot continuar essent un 
molt bon complement a la Web 
i que les dificultats que podíem 
trobar-hi poden ser salvades. Pel 
que fa al cost –hem de dir que ens 
hem inclinat, com a únic canvi, per 
un paper lleugerament més senzill– 
estem segurs que tots entendrem 
que hi hem de col·laborar en la 
mesura que cadascú pugui, la qual 
cosa serà objecte d’explicació en 
una carta i de més informació, si 
calia, en l’Assemblea ordinària que 
celebrarem en la pròxima Laetare. 
I pel que fa al nombre d’oblats, amb 
l’ànim que ens dona el fet que ben 
aviat 10 persones faran l’oblació i 
que son també uns quants els qui 
aviat començaran el noviciat, tenim 
l’esperança, i la confiança, que  
estem en una etapa de creixement 
ni que sigui moderat. A més, tenim 
la intenció de fer-ne difusió, de la 
revista, per diversos mitjans, la 
qual cosa, al seu torn, pot fer que 
hi hagi noves vocacions a oblats de 
Montserrat. Déu ho faci.

La Junta actual, dèiem. Sí, 
aprofitem aquestes línies per 
recordar que fruit de la votació 
feta el març i de la reunió de la 
nova Junta que tingué lloc el 6 
d’abril, l’actual està formada per la 
Montserrat Alavedra, presidenta, 
en Jaume Calmet, en Martí 
Terés, en Jordi Carbonell i, com a 
consiliari, el pare Jordi Castanyer 
(vegeu la carta del 16 d’abril). No 

podem sinó agrair el servei i la bona 
feina duta a terme per l’anterior 
president, en Jordi Carbonell, i 
tota la Junta amb la col·laboració 
d’algun altre oblat.

Ens fa goig que aquesta represa 
de l ’ACULL! coincideixi amb la 
celebració del Mil·lenari –ni que 
sigui en els darrers compassos– 
del nostre monestir. Per això hem 
volgut que hi constés no solament 
el logotip corresponent, en un angle 
de la portada dedicada al Monestir, 
sinó també una explicació, ni que 
sigui breu, del lema que ha anat 
ressonant al llarg de tot l’any. 
D’ençà del darrer ACULL! s’han 
succeït diversos fets en relació 
als Oblats i al món benedictí, 
alguns dels quals els trobareu a les 
Notificacions. Però hem dedicat 
bona part d’aquest número al 
Congrés Mundial d’Oblats que 
va tenir lloc a Roma el 2023: tres 
conferències i una al·locució del 
sant pare.

Amb molt de goig, doncs, amb 
contrast amb aquell sentiment de 
dol amb què començàvem aquest 
preàmbul, saludem aquest nou 
ACULL! que teniu a les mans. I 
ho fem oberts als suggeriments 
que ens vulgueu fer i amb voluntat 
ferma d’oferir-vos-en de nous.

Montserrat Alavedra Farell, 
presidenta

Jordi Castanyer Bachs, 
consiliari



El lema

4

El treball de reflexió que 
des de fa anys s’ha dut 
a terme per preparar 

el Mil·lenari de l’any 2025 ha 
decantat finalment en un lema basat 
en la famosa divisa benedictina 
ora et labora i complementat per 
l’experiència monàstica de deu 
segles de vida monàstica arreu del 
món i, especialment, en el camí 
realitzat a Montserrat.

És un lema basat en cinc 
ítems que no només defineix 
la vida monàstica sinó que 
expressa què pot aportar el 
monaquisme benedictí a la 
societat i al món contempo-
rani. Es tracta, doncs, d’una 
síntesi d’aquella saviesa que 
sant Benet va demostrar en 
tant que coneixedor dels 
monjos, però sobretot en 
tant que coneixedor de l’au-
tèntica naturalesa humana.

Aquest lema el podem 
començar a llegir des de la 
seva base per anar-ne des-
granant els valors que conté 
fins arribar al cimal que no 
és altre que Déu.

In communitate
Què és Montserrat? Montserrat 

és, certament, una comunitat 
monàstica benedictina. Però 
Montserrat també és una comunitat 
més gran, formada per tots aquells 
homes i dones que s’hi senten 
identificats. Aquesta gran comunitat 
ens ensenya que conjuntament 
podem caminar cap al futur sense 
por, amb força, amb esperança.

Rege te ipsum
La tradició monàstica ens en-

senya que conèixer-se a si mateix i 
prendre el control de la pròpia vida 
és la font de l’autèntica llibertat. 
Aquella llibertat que ens permet 
viure d’acord amb uns principis i uns 
valors que donen sentit a la nostra 
existència i que en definitiva ens fa 
comprendre que l’autèntica felicitat 
està a posar-se al servei dels altres.

Labora
És llavors que podem entendre 

que el treball es converteix en un 
instrument de realització personal i 
de transformació del món. L’esforç, 
la constància, la tenacitat, el treball 
ben fet i pacient són propis de 
l’inconformista, d’aquell que creu 
que un món millor és possible.

Lege
Llegir com a símbol de cultu-

ra i la cultura com a expressió de 

la bellesa de l’ànima humana. Des 
d’antic els monestirs han estat llocs 
de transmissió del coneixement: 
les biblioteques, els escriptoris o 
la música en poden ser exemples 
ben clars. La cultura eleva l’esperit 
humà i l’apropa a Déu.

Ora
La pregària és el cimal d’aquest 

lema com és també el cimal de la 
vida. Ens ensenya a sortir 
de nosaltres mateixos i a 
transcendir vers aquell Déu 
de Jesucrist que és l’autèntica 
Bellesa, l’autèntica Veritat, 
l’autèntica Bondat i 
l’autèntic Amor.

Aquests elements 
que integren el lema del 
Mil·lenari de Montserrat 
2025 són la proposta 
que la vida monàstica 
benedictina pot fer als seus 
contemporanis. Mostren 
que la vida té sentit si es 
viu coherentment amb uns 
principis, mostren que la 
felicitat és possible si posem 

les nostres capacitats al servei 
dels altres, mostren que Déu ens 
empeny constantment a ser millors 
persones i a construir una societat  
millor.



5

Del 9 al 16 de setembre 
del 2023 es va celebrar 
a Roma el Vè Congrés 

Mundial d ’Oblats benedictins. Van 
assistir-hi els oblats Jordi Carbonell, 
aleshores president, Jordi Gubern 
i Montserrat Alavedra i el nostre 
consiliari, el pare Jordi Castanyer. 
Va ser realment una ocasió 
d ’universalitat –hi participaren 
oblats d ’uns 25 països, de tots els 

continents–, de contactes i diàlegs 
molt enriquidors, d ’escoltar i 
compartir les aportacions diverses 
que hi feren els 3 conferenciants i en 
diversos tallers. El Congrés organitzà 
també dues visites molt significatives 
del món benedictí: Montecassino i 
Subiaco. I, finalment, el darrer dia, 
el papa Francesc rebé tot el grup en 
audiència privada i ens adreçà una 
profunda al·locució, després de la 

qual volgué saludar un per un tots 
els participants. Com que aquest és 
el primer ACULL! que surt d ’ençà 
d ’aleshores ens ha semblat adient 
publicar-hi tant les tres conferències, 
que ha calgut traduir de l ’anglès –la 
de la priora de Vanves ha resultat 
especialment complicada pel seu 
estil– com també el parlament papal, 
que va pronunciar en italià. 

CONGRÉS MUNDIAL D’OBLATS

ROMA 2023



6

EXPLORANT LES NECESSITATS FORMATIVES 
DEL FUTUR

 Marie-Madeleine Caseau *

Introducció

Reunits per avançar 
junts i aprendre de 
la saviesa de la Regla 

de sant Benet, procedents dels 
quatre punts cardinals, som una 
cèl·lula de l’Església aquest 10 de 
setembre del 2023, aquí i ara, una 
cèl·lula del Cos Místic de Crist, 
cridats a formar una assemblea 
sinodal. Un gran repte, segur, 
d’aquell que és l’Esperit, el Gentil 
Hoste dels nostres cors, el centre 
de la pregària, una de les dues 
mans del Pare, segons una de les 
expressions de sant Ireneu. Sempre 
hi ha el risc de descarrilar portats 
pel Maligne, l’enemic que sembra 
la zitzània. Prenguem el risc, ja que 
tenim el goig de viure, de lluitar 

sota l’estendard del Crist, el nostre 
veritable Rei, l’altre mà del Pare. 
No estem sols, estem acompanyats 
per tota l’Església, per l’Església 
del cel i per l’Església pelegrina. 
Sant Ireneu, Teilhard de Chardin, 
Benet XVI, entre altres, i tots els 
nostres contemporanis, amb tres 
grans textos ben actuals: del Papa 
Francesc, l’encíclica “Laudato Si”; 
la seva carta apostòlica del juny 
del 2022, “Desiderio desideravi”; 
i l’Instrumentum laboris, que ens 
parla de l’Església en procés 
sinodal: comunió, participació, 
missió… En seguirem els camins 
que hi estan indicats.

Metodologia: en llegir el tema 
enviat als oblats vaig tenir ganes 
de treballar lliurement la saviesa 

de la Regla, de deixar que l’Esperit 
guiés la meva lectio, el meu treball, 
amb el risc de fer certes barreges, 
les de la vida pel que fa als meus 
compromisos i trobades. Aleshores, 
el full de ruta que m’havien enviat 
va sorgir de sobte dels correus 
electrònics que tenia guardats. 
Quina sorpresa en llegir el tema que 
m’havien proposat!: Explorant les 
necessitats formatives del futur. 
Un bonic full de ruta de quatre 
punts, amb molts interrogants, 
amb molts camins… Un full de 
ruta, tipus GPS. De sobte, una 
gran por! La meva incapacitat per 
seguir cap dels itineraris suggerits. 
Per què no es pot fer una marrada, 
un descans o fins i tot una escapada 
més aventurera en escriure un 



7

article? Per què no es pot reunir, en 
un marc determinat, el fruit d’un 
llarg passeig pel jardí de la vida? 
I de sobte et ve la idea: les dues 
ales, la de la fe i la de la raó m’han 
acompanyat arreu els últims mesos. 
Com una abella benedictina, més 
que un orador cartesià, en aquest 
primer dia del Congrés us ofereixo 
una cullerada de mel de les mil 
flors d’avui. Una cullerada de mel 
del Déu de l’avui (hodie de Déu), 
mel del seu Amor per nosaltres, 
mel com a aliment per continuar el 
camí i tornar a Aquell de qui ens 
hem allunyat.

El meu avui? Tots som membres 
de l’Església universal, fent el 
camí sinodal. Per la meva banda, 
sóc president de la meva petita 
Congregació benedictina de Santa 
Bathilde, encara jove, fundada l’any 
1921, amb la voluntat missionera 
de respondre a la crida del Papa 
Pius XI a establir la vida religiosa, 
i per tant també la vida monàstica, 
als llocs on no existeix encara. Estic 
familiaritzada amb els nostres 
monestirs de Madagascar, Vietnam 
i Benín, i estem donant suport als 
inicis de la vida monàstica a Etiòpia.

El nostre avui: estem vivint un 
canvi radical en la civilització que 
és alhora prometedor i preocupant. 
Una crisi després d’una altra, 
deixant al darrere molts problemes. 
La crisi climàtica que el Papa 
Francesc ens insta a afrontar; el 

paràgraf 13 de ‘Laudato Si’ diu: 
“El repte urgent de protegir la casa de 
tots inclou la preocupació d’unir tota 
la família humana en la recerca d’un 
desenvolupament sostenible i integral, 
ja que sabem que les coses poden canviar. 
El Creador no ens abandona, mai no 
ha fet marxa enrere en el seu projecte 
d’amor, no es penedeix pas d’haver-nos 
creat. La Humanitat encara posseeix la 
capacitat de col·laborar per a construir 
la casa comuna “.

Som aquí, formem part 
d’aquest món canviant. Hereus, 
cohereus, responsables, de vegades 
impotents davant dels reptes 
cada cop més complexos, hem 
de donar-hi resposta, hem de 
mostrar l’esperança que hi ha 
dins nostre i que ens identifica. 
És un gran repte inventar una 
nova manera de ser Església al cor 
del nostre món desorientat, que 
ha perdut el contacte amb Déu. 
No és ara el moment de fer un 
balanç de la situació, però sí cal 
tenir en compte algunes paraules 
clau: fe, compromís, inestabilitat, 
institucions, maltractament, mal 
ús, mentides, individualisme, 
cultura de la mort, guerra, violència, 
dignitat, llibertat, responsabilitat…, 
un autèntic rosari de paraules clau. 
Depèn de cadascú obrir alguna 
d’aquestes capses i explorar-
les! L’aprenentatge partint de 
l’exploració… Junts, siguem com 
les abelles que recullen el pol·len i 
el porten al rusc per fer mel. Per 
a nosaltres és la mel de la saviesa 
que hem d’oferir al món, no com 
a experts sinó com a fervents fills i 
filles del mateix Pare, com a alegres 
cercadors de Déu, com a humils 
treballadors plens de l’Esperit. Per 

a una bona cullerada de mel que 
us ofereixo comento uns quants 
nèctars que he aplegat:

1. Els nèctars:

1.1 Nèctar teilhardià

Per donar el to, o “no tirar fletxes 
a la lleugera” segons una expressió 
d’aquell místic i home de ciència, 
ell diu que l’home no és el centre 
de l’univers, més aviat és la fletxa 
ascendent de la gran síntesi biològi-
ca: “Des que Jesús va néixer, que va 
deixar de créixer, que va morir, tot 
ha continuat avançant perquè Crist 
encara no està totalment format. 
Encara no ha reunit al seu voltant 
els darrers plecs de la seva túnica 
humana i d’amor que formen els 
seus fidels. El Crist místic encara 
no ha assolit el seu ple creixement, 
ni tampoc el Crist còsmic. Tots dos 
es troben, simultàniament, en estat 
de ser i d’esdevenir; i en la prolon-
gació d’aquest procés té lloc l’últim 
de tota activitat creada. Crist és el 
punt final de l’evolució, natural, de 
tots els éssers; l’evolució és santa.” 
(Himne de l ’Univers, LVIII).

Teilhard impulsa un dinamisme 
nou, un estat de recerca permanent. 
Quan parlem de recerca permanent 
ens referim a evolució, moviment, 
prova i error, distància i, de manera 
més àmplia, el cosmos, el que 
ell anomena noosfera. Paraules 
que ens informen i ens formen: 
formem part d’aquesta dinàmica 
que va més enllà, i tanmateix la 
podem copsar sense agafar-la... 
com si l’albiréssim de lluny estant. 
Veure-la fa venir ganes d’acostar-
nos-hi, i la llum esdevé ombra, i 
“de cop som i ens convertim”. Avui, 
aquesta cosmogènesi ens ensenya 
que l’evolució de la matèria va 
lligada a l’evolució espiritual. 
André Manaranche, un jesuïta, 
preguntava: “Podem continuar amb 
el vestit de Primera Comunió quan 



8

som adults?” La ciència en constant 
evolució interroga la fe. ¿La ciència 
és per a nosaltres una quantitat 
enorme de coneixement o alguna 
cosa que està present en el nostre 
dia a dia per caminar i desafiar el 
món salvat? De Teilhard, doncs, 
guardeu-vos aquest nèctar de 
recerca contínua que ens desafia a 
articular la ciència i la raó al centre 
de l’actualitat humana. Recordem-

ne simplement aquestes paraules 
impressionants: “Crist encara no 
està totalment format. Encara no ha 
reunit al seu voltant els darrers plecs 
de la seva túnica humana i d’amor 
que formen els seus fidels”. Som, 
doncs, plecs de la seva Túnica 
humana i d’amor en el camí de 
retorn a Crist. Aquesta és una 
bona raó per creure en la necessitat 
de formació permanent; una bona 
raó per voler formar part d’aquest 
moviment final, i respondre-hi; 
una bona raó per convidar els 
nostres contemporanis a aportar 
llurs plecs humans i d’amor per a 
l’única Túnica nupcial!

1.2. Nèctar bíblic

Tres mots de la mateixa arrel: 
formar, forma i formació. Fixem-
nos en els dos primers:
Forma:

Nm 12,8: “A ell li parlo cara a 
cara, en visió oberta i no en enigmes: 
ell contempla la silueta [la forma]

del Senyor. Per què, doncs, us heu 
atrevit a parlar contra Moisès, el meu 
servent?”.

Is 44,13: “L’escultor amida la 
fusta amb el cordill, dibuixa amb 
mangra la imatge, l ’entalla amb 
les seves eines, l ’arrodoneix amb el 
compàs i li dona una bella forma 
humana, perquè visqui en un temple”.

Lc 3,22: “Tot el poble es feia bate-
jar, i Jesús també fou batejat. Mentre 
pregava, el cel s’obrí, i l ’Esperit Sant 
baixà cap a ell en forma corporal, com 
un colom, i una veu digué des del cel:
—Tu ets el meu Fill, el meu estimat; 
en tu m’he complagut.”

Formar:
Gn 2,7: “Llavors el Senyor-Déu 

va modelar [donà forma a] l ’home 
amb pols de la terra. Li va infondre 
l ’alè de vida, i l ’home es convertí en 
un ésser viu.”

Jb 10,8: “Les teves mans m’han 
format, m’han afaiçonat amb tot 
detall: ¿i ara em voldries destruir?”

Sl 118,73: “Les teves mans m’han 
fet i m’han creat, dóna’m seny i apren-
dré els teus manaments.”

Sv 9,2: “Amb la teva saviesa has 
format l ’home perquè sotmeti les cria-
tures que has portat a l ’existència, ...”

Sir 17,3: “Els va crear a imatge 
seva i per això els ha revestit d’un 
poder com el seu. “

Is 42,6: “Jo, el Senyor, t’he cridat 
amb benvolença, t’he pres per la mà i 
t’he format, perquè siguis aliança dels 
pobles, llum de les nacions.”

1Tm 2,13: “Perquè primer va ser 
format Adam i després Eva.”

Déu formà l’home amb les seves 
mans, a la seva imatge, segons la 
seva saviesa, perquè conegui la 
seva voluntat.

Sir 51,17: “Gràcies a ella [a la 
Saviesa] vaig ser capaç de progressar; 
per això, a qui me l ’ha donada, jo li 
dono glòria.”

He 11,3: “Gràcies a la fe, com-
prenem que tot l ’univers va ser creat 

per la paraula de Déu i que, per tant, 
allò que veiem prové d’allò que no és 
visible...”

I Déu formà l’univers

Altres significats, pocs, en què 
Déu no és el subjecte.

Dn 13,48: “Ell, dret al mig de 
tothom, continuà: Israelites, ¿tan 
poc seny teniu que, sense examinar 
l ’acusació ni comprovar si és certa, heu 
condemnat una dona d’Israel?”

Ga 4,19-20: “Fills meus, sento 
dolors de part com si us tornés a in-
fantar, i no els acabaré fins que Crist 
no quedi format en vosaltres. Voldria 
ser ara mateix al costat vostre i trobar 
el to adequat, perquè no acabo de saber 
com parlar-vos.”

Col 3,15-17: “Que la pau de 
Crist regni en els vostres cors, ja que 
per a obtenir aquesta pau heu estat 
cridats a formar un sol cos. I sigueu 
agraïts. Que la paraula de Crist 
habiti en vosaltres amb tota la seva 
riquesa; instruïu-vos i encamineu-
vos els uns als altres en tota mena de 
saviesa; moguts per la gràcia de Déu, 
canteu-li en els vostres cors amb salms, 
himnes i càntics de l ’Esperit. Tot allò 
que feu, sigui de paraula, sigui d’obra, 
feu-ho en nom de Jesús, el Senyor, 
donant gràcies per mitjà d’ell a Déu 
Pare.”

Podem captar ràpidament la 
força d’aquest pol·len bíblic: Déu 
forma l’univers i tot el que conté, 
forma l’home a la seva imatge i dona 
a l’home l’Esperit perquè formi el 
Crist viu en l’home. Pau desplega 
la imatge i diu: “Vosaltres sou un sol 
Cos”, i ens dona el programa del 
Mestre Formador: l’Esperit. El 
Pare desitja per a nosaltres aquesta 
talla d’home perfecte, l’Esperit ens 
és enviat per compartir la seva vida. 
Quina exhortació sentim? Deixa 
que la Paraula de Crist habiti en 
vosaltres; instruïu-vos i amonesteu-
vos els uns als altres amb tota 
saviesa. I com?, a través de salms, 



9

lloances, himnes... Aleshores, a què 
porta la formació? A lloar Déu en 
tot moment, en totes les coses, a 
fer-ho tot en nom del Senyor Jesús 
i oferir honor, glòria i lloança al 
Pare per mitjà de Crist.

Una crida: tenir una Bíblia, te-
nir un salteri. Tingueu-los... 
i obriu-los!

1.3. Nèctar patrístic

Un Pare de l’església m’ha 
captivat des de fa més de vint anys, 
gràcies a haver tingut el privilegi 
de treballar amb Ysabel de Andia, 
directora de recerca al CNRS 
(Centre national de la recherche 
scientifique) i especialista en 
Ireneu de Lió. Sota la seva direcció 
vaig treballar “la formació de 
l›home segons sant Ireneu de Lió». 
Una gran professora! Us dic això 
per destacar els fonaments de la 
nostra pregunta: què passa amb la 
formació?

La pregunta plantejada per 
Ireneu al llibre IV d’Adversus 
Hæreses, “No podria Déu haver fet 
perfecte l ’home des del principi?” 
(IV, 38,1), situa el problema de la 
creació de l’home en el teló de fons 
d’una triple controvèrsia teològica 
amb els gnòstics, és a dir:

- El Demiürg, l’ordenador del 
món, és impotent per a crear l’home 
perfecte des del principi? De fet, 
quina concepció de Déu defensava 
Ireneu contra els heretges?

- Per què Déu no va crear l’home 
perfecte des del principi? Davant 
la concepció gnòstica de les tres 

natures de l’home, quina concepció 
de l’home afirma Ireneu?

- Hi ha salvació de la carn? A 
quin concepte de temps, de mort 
i, per tant, de carn s’oposa Ireneu?

A partir d’aquesta triple 
polèmica veiem el futur de l’home 
en una perspectiva de l’economia de 
la salvació. L’antropologia d’Ireneu 
se situa dins la soteriologia, dins de 
la salvació de l’ésser humà, a la llum 
de la recapitulació. Caracteritza el 
futur de l’home com un increment, 
una progressió. Ireneu s’oposa als 
gnòstics, que es proposaven “fer 
cordes amb la sorra” (I, 8,1). Per 
fer-ho, opta per donar “amb tota 
senzillesa, veritat i candor” (I, Pr), les 
llavors per refutar les seves doctrines 
i teixir les cordes que mantenen el 
pal dret, fort i resistent als diferents 
atacs: “Jesucrist, nostre Senyor, que pel 
seu Amor sobreabundant, es va fer el 
que nosaltres som, per fer-nos el que 
Ell és» (V, Pr).

A ‘Adversus Hæreses’, Ireneu 
desenvolupa explícitament la 
qüestió de la progressió humana. 
Quan diu progressió diu formació. 
Com l’infant Adam, l’ésser humà 
acabat de néixer està cridat a assolir 
la caritat perfecta que l’Esperit ha 
vessat en el seu cor i, així, amb 
la participació d’aquest mateix 
Esperit, esdevenir «perfecte com 
és perfecte el Pare celestial» (Mt 5) 
en adquirir el poder de l’Increat. 
Ireneu marca els llibres II i III amb 
l’afirmació de la regla de la veritat, 
que s’aprofundeix així: “Una 
ment sana, circumspecta, pietosa, 
enamorada de la veritat, es dirigirà 
a allò que Déu ha posat a disposició 
dels homes i que n’ha fet el domini 
del nostre coneixement. És a aquestes 
coses on s’aplicarà amb tot el seu ardor; 
és en elles on progressarà...”. (II, 27, 
1), «Aquest home..., romanent en el 
seu amor, en la submissió i en l ’estat 
de gràcia, rebrà d’ell una glòria més 
gran, progressant fins a arribar a ser 

com Aquell que va morir per ell...»
(III, 20, 2). (III, 20, 2).

Basant-se en la llei de la veri-
tat rebuda dins l’Església, “l ’escala 
del nostre ascens a Déu” i “dels seus 
pits” (IV, 24, 1), Ireneu desenvolupa 
la seva resposta i dona els mitjans 
per adherir-s’hi, a través de la fe 
il·luminada i de la fe il·lustrada: 
aquesta és, efectivament, la manera 
de progressar, de fer-nos partícips 
de la naturalesa divina, de respon-
dre a la nostra vocació d’homes, de 
fer-nos lliures amb la llibertat dels 
fills de Déu.

El camp semàntic és interes-
sant de destacar: en primer lloc, el 
vocabulari que indica el temps: al 
principi, al final, inicialment, al mig 
(p. ex.: III, 24, 1), primer, després, 
finalment, recentment, durada, ex-
tensió: perdurar, perllongar, perse-
verar. Després hi ha el vocabulari 
que indica una acció o un passat-
ge. Aquest esdevenir s’orienta cap 
a la individualització del temps: 
ascens (p. ex.: III, 17, 2), créixer, 
augmentar, esdevenir (p. ex. II, 34, 
2), acostumar-se, exercitar, buscar 
i trobar. Finalment, el vocabulari 
que indica un estat: ser, existèn-
cia, existir; llavor, inacabada; nen, 
adult; finalització, completar; ma-
duresa, fruita; perfecció, perfec-
cionar (p. ex.: III, 12, 5). Aquesta 
senzilla enquesta semàntica revela 
una inducció, caracteritzada per un 
primer estat, un pas en el temps que 
condueix a un estat final. Aquest 
pas en el temps es pot veure com 
l’interval de progressió, un interval 
obert a la infinitat d’Aquell que és 
l’Increat. Aquest pas és el temps de 
l’esdevenir, que travessa la durada 
per florir a l’eternitat. Per tant, la 
fe il·lustrada és il·luminada per i en 
aquest temps de convertir-se... Les 
imatges escollides per Ireneu tenen 
dos registres al llarg de la seva obra, 
enriquint-se mútuament:



10

- imatges vitals: planta, llavor, 
creixement, fructificació, animal, 
nen, maduresa, adult

- imatges musicals: ritme, me-
lodia, simfonia, polifonia, afinació.

Aquestes imatges són de 
representació, de creació, i 
estimulen el procés creatiu. Així 
es desenvolupa progressivament el 
concepte de l’home que s’acostuma 
a la simfonia de l’amor i s’obre al 
silenci de la contemplació. Per a 
Ireneu, aquesta revelació no és en 
cap cas una ciència reservada als 
iniciats, sinó que “havent-la rebut 
de nosaltres com a llavors, com a 
simples inicis, faràs que el que t’hem 
expressat en poques paraules doni 
fruit abundant en l ’amplitud del teu 
esperit, i presentaràs amb força als 
qui són amb tu allò que, encara que 
insuficient, t’hem donat a conèixer» 
(I, Pr 3).

Com jo, podeu escoltar algunes 
de les saboroses càpsules que do-
nen un sabor especial a la nostra 
cullerada de mel. En destaco tres: 
la fe il·luminada; el treball de re-
presentació i creació de les imatges 
escollides; i la capacitat de cadascú 
per dur a terme i compartir les lla-
vors de la Paraula.

Resumeixo la collita abans de con-
tinuar: Una crida a viure la Bíblia 
i el Salteri, habitada per una Fe 
il·luminada, treballada, fecunda: 
sí, tots en som capaços.

1.4. Nèctar benedictí
Uso el mateix mètode semàntic 

en la recerca de paraules que trans-

metin dinamisme transformador, 
fe il·lustrada i compromís en l’es-
cola de sant Benet.

Una paraula clau, el portal de la 
Regla: Escolta; una segona paraula, 
el portal del costat: Escola; la terce-
ra, el que passa pel portal: Deixeble; 
i la quarta, l’acció que explica el pas-
satge: Estudiar, meditar, per a tro-
bar l’objectiu: el retorn al Pare. Cinc 
paraules com cinc flors plantades al 
cor de Déu. Això dona un pol·len 
molt especial per a la cullerada de 
mel: una escola per a cada deixeble 
que vol tornar al Pare, escoltant 
i estudiant. Això no és limitador, 
antic, sinó una visió per al segle XXI 
del que l’Esperit ens pot fer veure 
i viure a la manera del nostre pare 
sant Benet, que va veure el món com 
un punt lluminós! Només llegiré 
dos passatges de la Regla:

Del Pròleg: “Cal que establim, 
doncs, una escola del servei diví. 
En instituir-la, no esperem haver 
d’establir res d’aspre, res de feixuc. 
Però si mai, seguint el dictat d’una 
justa raó, calia quelcom una mica 
més rigorós, per a esmena dels vicis 
o per a conservació de la caritat, no 
abandonis de seguida, esfereït de 
terror, el camí de salvació, que al 
començament ha de ser forçosament 
estret. Però, avançant en la vida 
monàstica i en la fe, s’eixampla el cor 
i es corre per la via dels manaments 
de Déu en la inefable dolcesa de 
l ’amor. Així, no decantant-nos mai 
del seu mestratge i perseverant en la 
seva doctrina dins el monestir fins a 
la mort, participarem dels sofriments 
del Crist amb la paciència, a fi que 
meresquem de compartir també el seu 
regne. Amén.”

L’escola és un lloc no només 
per corregir els propis vicis i 
salvaguardar la caritat sinó també 
per avançar i progressar pel camí 
dels manaments per participar 
del regne de l’amor. La progressió 

i l’avenç es proposen, doncs, com 
una manera de realitzar el pla 
d’amor del Pare en una perspectiva 
d’aprenentatge continu. Fundar 
aquesta escola és comprometre’s 
per sempre amb l’estabilitat. Hi ha 
moltes perspectives d’actualitat en 
el nostre món canviant i inestable, 
sense altres punts de referència que 
els que triem nosaltres mateixos. 
La de sant Benet és una escola 
que ensenya la doctrina de la fe, 
com retornar al Pare per la vida 
i la felicitat i, alhora, camí de 
participació, a través de la paciència, 
en els sofriments de Crist. Quina 
gosadia!: presentem la vida a l’escola 
de sant Benet com una pedagogia 
de participació, per la paciència, 
en els sofriments de Crist, encara 
que tenim una formulació més 
atractiva: “Proclamem la teva mort, 
Senyor Jesús, proclamem la teva 
resurrecció, esperem la teva vinguda 
a la glòria”. Torno aquí al centre 
del que estem parlant, al centre 
de la nostra fe, el Crist mort i 
ressuscitat per nosaltres, que ens 
crida a participar a la seva vida i ens 
dona accés al Pare. Viure la Regla 
és optar per respondre a aquesta 
crida, a esdevenir deixebles de 
Crist, portant el fruit de l’Esperit 
arreu del Regne.

Sant Benet parla de la lectura, 
de les eines de l’art espiritual i 
de l’estudi. Llegeixo un segon 
fragment, molt breu (8,3): 
“L’estona que queda després de les 
vigílies, els germans que ho necessitin 
l ’esmerçaran en l ’estudi del salteri i 
de les lliçons”. Algunes traduccions 
parlen d’estudi: l’estudi dels Salms. 
Comparem-ho amb 58,5: “Després 
s’estarà al noviciat, on han d’estudiar, 
menjar i dormir”. Estudieu, llegiu i 
mediteu les Escriptures, els salms 
i els llibres dels pares catòlics 
“que ensenyen el camí correcte per 
arribar al nostre Creador” (73,4). 
Recordem aquesta insistència a 



11

ensenyar, a demanar que s’estudiï, 
que es mediti, que es llegeixi, i 
a mostrar el camí cap al Pare, el 
Creador. Ascendint cap als cims 
de l’amor mitjançant la pràctica 
de les bones obres. Una coherència 
diàfana destaca en la vida del 
monjo, coherència entre escolta i 
pràctica, deixeble i mestre, germà i 
comunitat, L’èmfasi està clarament 
en un camí de creixement, a través 
de la conversió, la lloança i el servei.

Sant Benet ens ofereix, sens 
dubte, una experiència preciosa, la 
recerca de nèctars variats amb olors 
de conversió, de lloança i de servei 
extrets del pou de les Escriptures, a 
través de la meditació, de l’estudi i 
de l’abandó en Déu com una par-
ticipació pacient en els sofriments 
de Crist.

Resumeixo la collita abans de 
continuar: Una crida a inscriure el 
nostre camí de conversió, lloança 
i servei en el camí de tornada al 
Pare, a través de la participació en 
els sofriments de Crist. Una peda-
gogia per començar. Hi ha molts 
altres nèctars, però aquests quatre 
són suficients per avui. L’abella 
recull pol·len amb les extremitats 
abans de tornar al rusc i treballar 
per produir una varietat de produc-
tes: cera, pròpolis, gelea reial, mel 
i fins i tot verí. Fem-hi una ullada 
abans d’entrar al rusc.

2. Pol·lens

2.1. Pol·len antropològic

L’home viu la recerca d’ell ma-
teix: “Què és l ’home, perquè te’n re-
cordis?” Això no és cap novetat. 
Com diu l’Eclesiastès: “Res de nou 
sota la capa del sol”. El que és nou 
és l’acceleració de la ciència, que ha 
alterat profundament les nostres 
referències antropològiques i fins 
i tot les ha capgirades. No podem 
obviar les grans qüestions ètiques 

i el mareig que provoca la falta 
de reflexió sòlida. Una pregunta 
porta a l’altra: de l’home superior 
fins a la intel·ligència artificial són 
molts els fluxos i refluxos que les 
xarxes amplifiquen fins a explotar, 
fins al punt de provocar autèntics 
tsunamis existencials. Quina mena 
d’homes i de dones som?. A quins 
homes i dones ens dirigim? En 
quina mena d’homes i de dones 
ens estem convertint? Lluny dels 
bàrbars a què fa referència sant 
Benet al Pròleg. Però n’estem tan 
segurs? Aquest home, aquesta dona 
superiors, dotas d’intel·ligència ar-
tificial, d’una voluntat omnipotent, 
d’un desig d’immortalitat, d’un 
afany pronunciat pel benestar in-
dividual sense patiment, d’un inte-
rès espantós pel consum, no tenen 
algunes coses en comú amb l’home 
bíblic? Por, desconfiança, desig, set 
de felicitat, capacitat d’engendrar, 
amor, tendresa, perdó, gratitud, 
meravella, creixement, paraules. El 
pare Timothy Radcliffe assenyala 
aquest camí de l’encarnació: “Les 
nostres paraules donen vida o mort, 
creen o destrueixen. En el punt culmi-
nant del drama que es desenvolupa, 
la passió, hi ha les últimes paraules 
de Jesús a la creu. Són precioses per a 
nosaltres perquè és allà on arrela la 
convicció que les paraules humanes 
són realment la recerca d’un destí 
últim on podem arribar. Les nostres 
paraules poden ser maldestres i no fan 
sinó acariciar la superfície del misteri, 

però no són buides”. (“Set paraules 
de Crist a la creu”, p. 13). El lloc 
de les paraules en la nostra visió 
antropològica contemporània és 
arreu. Sabeu millor que jo que ja 
no sabem parlar ni escriure; tot està 
amb sigles, abreviatures i altres pa-
raules condensades, sms, paraules 
minimalistes o logorrea.

Per tant, veig la relació entre 
l’home i la paraula com el fona-
ment de la cultura del diàleg que 
el Papa Francesc intenta fomentar 
a l’Església i al món. Sí, la primacia 
de la paraula, la primacia del diàleg 
que és la primacia del misteri.

2.2. Pol·len filosòfic

Continuem amb la nostra 
collita de pol·len i recorrem a un 
filòsof alemany contemporani, 
Hartmut Rosa. En un moment del 
qüestionament climàtic, del paper 
de l’home en la degradació del 
món, fa una mirada intransigent i 
rigorosament analítica a la situació 
de l’home en un món que vol posseir, 
tenir al seu abast, sempre disponible. 
“El motor cultural d’aquesta forma 
de vida que anomenem moderna és 



12

la idea, la felicitat i el desig de fer el 
món disponible. Però la vitalitat, el 
contacte i l ’experiència real neixen de 
la trobada amb allò no disponible. Un 
món completament conegut, planificat 
i dominat és un món mort. No es 
tracta d’un descobriment metafísic 
sinó d’una experiència quotidiana: 
la vida es viu en la interacció entre 
allò que està disponible i allò que, tot 
i no estar disponible, ens “observa”. 
Tot passa, per dir-ho així, en aquesta 
línia fronterera... (pàg. 6)

El mateix Rosa defineix així la 
seva hipòtesi de treball: “En la me-
sura que els membres de la modernitat 
tardana pretenem, a tots els nivells –
individual, institucional i estructu-
ral–, posar el món al nostre abast, el 
món sempre ens planta cara en forma 
“d’agressió”, o amb una colla de punts 
d’agressió, és a dir, objectes que s’han 
de conèixer, assolir, conquerir, domi-
nar o utilitzar, i és precisament en 
això que la vida, que consisteix en 
experiència vital i de trobada, sembla 
que ens porta a evadir-nos, la qual 
cosa, ens porta a la por, a la frustració, 
a la ràbia i fins i tot a la desesperació, 
reaccions que després s’expressen, per 
exemple, en un comportament políti-
cament impotent basat en l ’agressivi-
tat.” (p. 9)

Hi ha dues paraules ineludibles: 
disponibilitat i no disponibilitat, 
que estructuren la recerca de Rosa, 
començant per l’acceleració del 
món, que li sembla impossible de 
frenar. Si no podem frenar les co-
ses, què podem fer? Tornar a la ter-
ra la seva part no disponible perquè 
pugui ressonar amb allò que es rep, 
s’agafa i s’assimila. De fet, per sim-
plificar les coses, la nostra relació 
amb el món es pot entendre com 
un consum a tots els nivells. Con-
sum de tot el que està disponible, 
tot el temps, a tot arreu, per tothom. 
Des de la collita fins a l’extracció 
de minerals preciosos, passant per 
la recerca d’energies renovables, 

operem sota aquesta modalitat de 
consum, fins a tal punt que hem es-
tablert un dia d’excés, un dia a l’any, 
entre finals de juliol i principis de 
agost, quan el nostre consum anual 
de la terra supera el que produeix 
durant tot l’any. Estem devorant la 
terra de manera exponencial. Això 
és cert en tots els àmbits, i aquest 
consum, que mai no queda satisfet, 
porta a la frustració, a la ràbia i a la 
desesperació, que a la vegada porta 
a la violència i crea una cultura de 
la mort. Deixar al món la seva part 
no disponible significa integrar 
allò que ens ha estat donat, perme-
tre-li fer un camí i així ressonar i 
respondre, produint, a través d’una 
esquerda fèrtil, un espai fecund de 
vida, de diàleg i d’intercanvi, de lla-
vors d’una cultura de sobrietat, de 
diàleg i de fraternitat.

És un tema a tenir en compte. 
Durant un any com a priora vaig 
estar comentant la Regla a la llum 
d’aquesta reflexió filosòfica. Vam 
descobrir fins a quin punt érem 
consumidors, no prou responsables 
i conscients que tot està lligat i que 
la nostra petita part és essencial 
per al progrés del món. La nostra 
comprensió del món actual ha de 
tenir en compte el que ha destacat 
Rosa: “la no disponibilitat deriva-
da del procés de posar a disposició les 
coses produeix una alienació radical. 

El programa modern d’ampliació de 
l ’accés al món, que l ’ha transformat 
en un munt de punts d’agressió, pro-
dueix de dues maneres concomitants 
la por al silenci del món i a la pèrdua 
del món: on «tot està disponible», 
el món ja no té res a dir-nos; on 
s›ha tornat no disponible d’una ma-
nera nova, no podem escoltar-lo més 
perquè ja no és accessible”. (pàg. 140)

No és pessimisme desconside-
rat sinó una crida seriosa a mirar les 
nostres inconsistències, les nostres 
paradoxes, les nostres contradicci-
ons, per discernir les nostres res-
sonàncies i mirar els nostres llocs 
de disponibilitat i no disponibili-
tat. Hem d’aprofundir en les frus-
tracions i les ires que s’expressen 
a les nostres vides personals, a les 
nostres comunitats i a la societat. 

Aleshores potser podrem descobrir 
millor què esdevindrà disponible 
en el consentiment, no en el que 
ens està prohibit o rebutjat o sim-
plement perdut perquè ho teníem 
com a dominadors. Des d’aquest 
fonament filosòfic postmodern 
mantinc aquesta frontera entre 
disponibilitat i no disponibilitat, i 
per tant consum/integració, acce-
leració/ressonància. En qualsevol 
cas, un canvi de posició metafísica 
comporta un canvi d’hàbits.



13

No he parlat de la formació, 
sempre subjacent perquè és punt 
d’inici i de final, però espero que 
ho hàgiu entès.

2.3. Pol·len sociològic

Una breu mirada a aquesta flor 
de la societat, que és particularment 
específica de cada país i continent. 
Les extremitats de les nostres abe-
lles estan plenes d’aquest pol·len, 
basat en el nostre enfocament an-
tropològic i filosòfic.

A “Les ressources de la foi”,
Henri Jérôme Gagey dialoga 
amb els promotors d’una pastoral 
de generació i els corrents 
postliberals americans, que alguns 
de vosaltres coneixeu més que 
jo. A continuació l’autor mostra 
com estan sorgint formes de vida 
cristiana compromeses amb el 
servei a la humanitat. Sortides 
de la religió, intensificació de les 
creences i invenció de la societat, 
es tracta d’inventar noves maneres 
de viure en un món marcat per 
l’hiperconsumisme. Cito un 
passatge força llarg que resumeix 
bé el nostre propòsit: el mateix 
HJ Gagey cita Gilles Lipovetsky 
(p. 222):

“Com podem posar en perspec-
tiva el paper del consumisme a les 
nostres vides? Com   podem fomentar 
interessos i passions diferents del con-
sum? Hem d’inventar o desenvolu-
par maneres d’infondre a la gent el 
gust per la cultura, el descobriment, la 
creativitat, el treball i el compromís, 
i el desig de construir la seva identi-
tat de maneres diferents del consum. 
Els canvis que vindran seran im-
pulsats per pensar en nous objectius 
i significats, noves perspectives i pri-
oritats en la vida. Quan la felicitat 
s’identifiqui menys amb la satisfacció 
del major nombre de necessitats i la 
interminable renovació d’objectes, 
el cicle de l ’hiperconsum s’acabarà. 

Aquest canvi sociohistòric no implica 
la renúncia al benestar material ni 
a la desaparició de l ’organització del 
mercat, dels estils de vida, sinó a un 
nou pluralisme de valors, una nova 
valoració de la vida per eliminar els 
obstacles al desenvolupament de la di-
versitat del potencial humà. Es tracta 
d’una tasca gegantina... perquè tota 
una civilització s’ha construït al vol-
tant del consum. No demana una re-
volució en els modes de producció sinó 
una profunda redefinició de les escoles 
i l ’educació”.

El pol·len aporta un matís 
particular al nostre pensament, 
lligat a l’hiperconsum abordat des 
d’un punt de vista sociològic. És 
un atractiu per consumir diferent, 
un aprenentatge que comença 
amb l›educació: família i escola. 

Sens dubte la formació inicial és 
necessària per revertir un estat de 
coses, però és realista aquest ge-
gantí objectiu? Fins a quin punt 
hem de saturar el consum abans de 
poder esperar aturar-nos i fer les 
coses d’una altra manera? La crisi 
de la covid encara és present a la 
nostra ment: un abans i un després. 
És així? Ho dubto... Una pregunta 
per a tots!

2.4. Pol·len teològicoeclesial

Una darrera sortida de la nostra 
laboriosa abella: direcció a la XVI 
Assemblea Ordinària del Sínode 
dels Bisbes, “Per una Església 
sinodal: comunió, participació i 
missió” amb l ’Instrumentum laboris. 
Aquest document va ser enviat 
primer als participants perquè hi 

poguessin treballar. Un document 
al qual tenim accés. Depèn de 
nosaltres escollir allò que avui ens 
és útil, bo i necessari.

He conservat el punt A2: el 
capítol 1 es titula “Per a una Església 
sinodal: una experiència integral”. 
L’A1: “Els signes característics 
d’una Església sinodal” i l’A2: 
“Un camí a seguir per a l’Església 
sinodal: conversa en l’Esperit”.

Aquesta dinàmica, nascuda de 
l’Església i donada per l’Església, 
ens arriba avui i ens toca. Som aquí, 
cridats tots junts per fer el nostre 
propi camí, per deixar-nos portar 
per aquest benaurat vent de Pen-
tecosta. La JMJ ja ha donat els seus 
fruits, i l’Instrumentum encara està 
en els seus inicis. Depèn de nosal-
tres veure els canvis que aquest camí 
de vida fomenta, demana i genera 
aquesta manera de viure. Som una 
gran família, vivint sota la mateixa 
Regla, fruit de la mateixa intuïció, 
la de l’Esperit que va corprendre 
l’home de Déu, Benet, per ense-
nyar-li a romandre sota la mirada 
de Déu, en una recerca incansable 
de la seva Pau, i per tant del seu 
Rostre, descobert en cada persona 
que trobem. L’Esperit ens convida 
a aquest “habitare secum” (“conviu-
re amb si mateix”) per atrevir-se 
amb les fronteres de la fraternitat, 
escoltant la Paraula, meditant-la, 
celebrant-la, posant-la en pràctica, 
no sols en secret sinó en comunitat. 
Un lloc d’estabilitat, el punt més alt, 
un punt d’inflexió, una roca soter-
rada a la cova interior des de la qual 
el publicà crida: “Tingueu pietat de 
mi, sóc un pecador”.

Com a benedictins haurem 
d’estudiar realment com fer nostre 
aquest nou dinamisme eclesial: com 
podem caminar junts per discernir 
en l’Esperit allò que ens diu a les 
Esglésies? L’esquema proposat em 
sembla clar, amb les diferents fases 



14

presentades, que ens resulten força 
familiars quan  practiquem la lectio
i la lectio en grup. Una revolució per 
a la nostra Església d’avui que el 
Papa Francesc està sembrant com 
bon gra. Sobre què cau ara aquest 
bon gra? He escollit un sol tema 
com a pol·len formatiu (n. 42):

“Tenint present la importància de 
la conversa en l’Esperit per animar 
l’experiència viscuda de l’Església si-
nodal, la formació en aquest mètode, i 
en particular dels facilitadors capaços 
d’acompanyar les comunitats en la seva 
pràctica, es percep com una prioritat a 
tots els nivells de la vida eclesial. i per 
a tots els batejats, començant pels mi-
nistres ordenats amb esperit de cores-
ponsabilitat i obertura a les diferents 
vocacions eclesials. La formació per a la 
conversa en l’Esperit és una formació 
per a ser una Església sinodal”.

Aprenguem també que aquesta 
Església sinodal ha de ser sobretot 
una “Església que escolta” i, en 
conseqüència, té el “desig de ser 
humil, i sap que ha de demanar 

perdó i que té molt a aprendre”.
No és això el que sant Benet 
proposa com a camí cap a la 
vida i la felicitat? Ella “s’alimenta 
sense parar de la font del misteri que 
celebra en la litúrgia”, durant la qual 
“experimenta una unitat radical, 
expressada en la mateixa pregària”,
però en la “diversitat” de llengües i 
ritus. No és això el que sant Benet 
proposa com a camí de conversió 
que porta al Pare? Es tracta d’una 
Església “de discerniment, en la 
riquesa de significats que aquest terme 
pren dins de les diferents tradicions 
espirituals”. No és això el que sant 
Benet proposa com a camí de 
conformitat amb Crist, utilitzant 
les eines de l’art espiritual? Estem 
en un moment favorable, encara 
que laboriós i dolorós, en plena 
renovació de l’Església, que afecta 
tots els sectors. El document 
preparatori n’especifica alguns, 
com ara la necessitat de “formació 
integral, inicial i permanent” de tots; 
l’”esforç” per renovar el llenguatge de 
la litúrgia, les homilies, la catequesi, 

les arts sagrades i totes les formes de 
comunicació. A Lisboa, el Papa ho 
va subratllar als joves universitaris: 
“Sigueu pelegrins del coneixement...”
No és això el que proposa sant 
Benet com a forma de cercar 
Déu, escoltant la Paraula, posada 
en pràctica en la vida fraterna i de 
lloança? El nèctar i el pol·len no es 
col·loquen l’un al costat de l’altre, 
preciosament guardats per l’abella 
recol·lectora; tot es transforma 
gràcies a una alquímia única del 
rusc per produir els seus fruits i 
donar la mel. No és això el que 
sant Benet proposa com a camí 
de desapropiació per fonamentar 
l’estabilitat de la comunitat?

3. La nostra cullerada de mel 
d’avui

Deixem enrere el dia i entrem 
en la nit, la foscor del rusc, el lloc de 
treball, el lloc de la interioritat, el 
lloc de la transformació. Aquest és 
el nostre lloc de formació, de con-
versió contínua. I aleshores, què hi 
està passant?



15

3.1 La conformitat amb Crist: 
l’objectiu de la formació

La formació és, doncs, un pro-
cés que no és només una qüestió 
de contingut, durada i conceptes a 
aprendre. És una predisposició in-
terior que es va formant i transfor-
mant progressivament, i que està 
destinada a adquirir una profunda 
estabilitat. Creixement, progressió. 
Nèctar d’Ireneu de Lió.

Formació per imitació: copiem 
un model, el més destacable dels 
quals és Crist, ell mateix imatge 
perfecta del Pare. Una gràcia i 
un perill: la gràcia del context 
relacional, la relació mestre/deixeble, 
ben coneguda pels pares del desert. 
Perill: la imitació que la informàtica 
redueix en un copiar/enganxar que 
substitueix l’altre, ocupa el seu lloc i, 
per tant, l’elimina. És un perill que 
ha posat de manifest René Girard 
al llarg de la seva recerca etnològica. 
La imitació porta a la violència i al 
caos.

Formació seguint les petjades 
de Crist, la seqüela Christi: seguim 
un Mestre, Crist, en el millor dels 
casos, caminant amb ell. Aquest és 
un procés que comporta un canvi 
de direcció efectiu, una confiança 
absoluta i un compromís personal 
i també emocional. El perill és que 
aquest seguiment sigui extern al jo, 
sense compromís del cor, dels sen-
timents, sense integració, com si 
conduís amb GPS... comportament 
fidel, obediència cega, sense tenir en 
compte la persona que camina.

Formació per identificació, com 
va exhortar sant Pau als Filipencs: 
“Tingueu els mateixos sentiments que 
tingué Jesucrist” (Fl 2,5). Submergir-
se des de fora cap a dins, des del 
seguiment, imitació, integració, 
ja no consumir sinó integrar els 
sentiments que acompanyen les 
paraules i els gestos. El nèctar bíblic 
i filosòfic. Es tracta de domesticar les 

vibracions interiors de la vida, sentir, 
experimentar compassió, veure la 
vida segons l’etimologia de phroneïn
(saviesa d’actuació davant d’una 
determinada situació) que utilitza 
sant Pau. “Crist esdevé, doncs, la 
forma de la persona que s’està formant, 
no només la norma de les seves accions 
i el rastre que segueixen els seus passos” 
(Cenini). De fet, la formació ens 
transforma perquè Crist es forma 
en nosaltres i ens transformem en 
membres de Crist, concorpòris amb 
Crist (Ireneu). Aquest camí baixa 
fins al fons del cor, fins als poders 
instintius més existencials, amb 
els seus recursos i debilitats, per 
engendrar-nos com a homes nous, 
modelats segons els sentiments de 
Crist.

En darrer terme, la formació és 
el pas de la imatge a la semblança, 
una total i profunda identifica-
ció amb el Fill, a través d’un lent 
procés de conformació i assimila-
ció als sentiments del Fill Únic, 
del Fill obedient, del Servent so-
frent, de l’Anyell innocent, ofert 
en sacrifici.

No és aquest lent procés de crei-
xement el que proposa sant Benet 
quan funda una escola de servei del 
Senyor, “participant amb paciència 
dels sofriments de Crist per esdevenir 
dignes hereus del seu Regne”?

3.2 Fusió dels elements constitu-
tius

Com es produeix aquest lent 
procés de formació de l’home nou, 
estimat i salvat per Crist? Com po-
dem acollir i participar en aquest 
nou engendrament, la gestació del 
Fill en nosaltres mitjançant l’obra 
del Pare i la força de l’Esperit? 
Com podem respondre amb un 
compromís global i integral de tot 
el nostre ésser, sigui humà, psicolò-
gic, emocional o espiritual?

La passió pel Senyor anima, 
afavoreix, el nostre engendrament, 
una mena de revitalització 
permanent, podríem dir una 
actualització perpètua, possible per 
l’Esperit vivificant, donat a cadascú 
segons la gràcia del Pare, per al bé 
de tots. La Passió del Senyor obre 
aquest camí, des de l ’esbarzer ardent
de l’experiència inicial, passant pel
vent suau del desert, fins a la trobada 
cara a cara tan desitjada. La solitud, 
el silenci, el recés, la pregària que 
porta a la contemplació, fa obrir 
en nosaltres una conversió interior, 
un creixement en el coneixement 
i l’amor de Déu. En el camí, amb 
els peus ferms a terra, en la realitat 
de cada dia, a través de mediacions 
també ordinàries i quotidianes, el 
Pare ens atreu a grans línies per 
convertir-nos en fills adoptius, 
pelegrins del futur, fins “ fins que 
tots plegats arribem a la unitat en 
la fe i en el coneixement del Fill 
de Déu, a formar l’home perfecte, a 
la talla pròpia de la plenitud del 
Crist.” (Efes 4,13)

Tot és material per a 
l’acció creadora, modeladora i 
transformadora de Déu. Ens toca 
aportar aquest material, aquests 
detalls a vegades minúsculs de 
la vida, com un got d’aigua fresca, 
un coixí al vaixell o un tros d’herba 
verda. A nosaltres ens toca nodrir-
nos, sàviament: ni massa, ni massa 
poc, equilibradament, variat, de 
vegades indigerible però necessari, 
deixant un gust amarg, per 
tornar-hi; nèctar, pol·len del camí 
ordinari, però excepcional, nèctar 
extraordinari, pol·len com aquest 
Congrés, la JMJ, el Sínode, un retir 
espiritual, una sessió de formació. 
La nostra capacitat d’integració –
sense hiperconsum– anirà creixent 
i s’obrirà a poc a poc, no per donar 
respostes a tot, per dominar-ho tot, 
per saber-ho tot sinó, al contrari, 
per donar sentit a la vida, als límits, 



16

al patiment, a la mort. D’això es 
tracta, conformar-se al Fill, vers els 
alts cims de l ’amor. Llavors, tot es 
pot acollir, reunir-se per oferir-ho, 
en aquest lloc privilegiat que és la 
litúrgia.

El papa Francesc, un pastor 
atent a tots, ensenya. La seva 
Carta apostòlica, Desiderio 
desideravi (juny de 2022) ofereix 
pistes de reflexió per ajudar-nos a 
contemplar la veritat i la bellesa de 
la celebració del misteri pasqual. La 
clau ja apareix al títol, “Tinc desig 
d’un gran desig “. Déu ens desitja. 
Tinguem-ho clar: “Déu ens desitja 
amb un gran desig”. “Déu, a través 
del nou fet de l ’Encarnació... arriba a 
desitjar ser menjat per nosaltres” (n. 
24). La font, el cor de Déu, l’acte 
d’amor de Crist que dona la seva 
vida per tornar-nos al Pare. Beurem 
d’aquesta font abundantment amb 
el desig d’obrir-nos a l’amor amb 
el qual som estimats. El nostre 
desig és, en efecte, resposta al desig 
primordial de Déu. La ressonància 
lliure i única de cada persona 
com a membre del Cos de Crist, 
ressonància perquè és la integració 
i la simfonia de la salvació com a 
missió.

M’agradaria destacar alguns 
punts de la Carta; fixem-nos en els 
paràgrafs 34-36, on ens anima a 
començar, continuar i perseverar en 
una formació seriosa a la litúrgia, 
que ens configura. La litúrgia ens
submergeix al forn de l ’amor de Déu 
(n. 56) per convertir-nos en éssers 
de desig. La formació en la litúrgia 
implica l’art de celebrar. Ars 
celebrandi “és una de les maneres de 
cuidar els símbols de la litúrgia i créixer 
en una comprensió vital”. Aquest art 
es transmet, evoluciona, amb regles, 
coneixements i aprenentatges que 
“es fa per la litúrgia i a través de la 
litúrgia”, ja que, en part, és fent que 
aprenem. La dinàmica sapiencial 
de la pràctica com a pedagogia.

“Ah, quin art estem cridats a 
aprendre per anunciar la Paraula, per 
escoltar-la, per deixar que inspiri la 
nostra pregària, per fer-la convertir 
en la nostra mateixa vida? Tot això 
mereix la màxima atenció –no formal 
ni merament exterior sinó viva i 
interior– perquè cada gest i cada 
paraula de la celebració, expressada 
amb «art, conformi la personalitat 
cristiana de cada individu i de la 
comunitat». (n. 53)

Som nodrits i dotats d’una 
paraula poderosa que obre els 
nostres horitzons com a Oblats del 
segle XXI: a través de la celebració 
del Misteri Pasqual ens convertim 
en allò que rebem, en Aquell que 
rebem, a través de l’art de celebrar. 
Arribats a aquest punt, atrevim-
nos a fer un salt de fe com a cecs 
de naixement, com a samaritanes 
assedegades, com a pelegrins 
d’Emaús desanimats: el Misteri 
Pasqual és un misteri de mort i 
resurrecció, un camí cap a la llibertat, 
un capgirament de mentalitats, 
d’expectatives i perspectives. “No 
perfecte, però feliç” segons el títol 
del llibre de fra Michael Davide, 
un monjo benedictí italià. (Ed. 
Salvator 2015). Ell fa una crida a 
“una espiritualitat pasqual que generi 
una ètica del fracàs capaç de cuidar i 
curar les ferides, en lloc d’espolsar-les 
al judici que desanima i menysprea”. 
(pàg. 37)

3.3 Pedagogia del dubte, la insa-
tisfacció, la por i el patiment: es-
piritualitat Pasqual.

Ara estem integrant tot el 
que hem recollit pel camí, per 
entendre que estem, sí, en èxode, 
en canvi, en moviment cap a fora, 
en transformació, partint de la Creu 



17

de Crist, de la seva Salvació el matí 
de Pasqua: “Maria” , “Rabuni”. Sant 
Pau predica amb força la bogeria de 
la Creu de Crist, el nostre camí, la 
nostra vida, la nostra alegria. De “tot 
s’ha complert” a “encara no acabat”, la 
dinàmica del provisional, la dinàmica 
de l’Esperit, provoca el dubte i la 
frustració dels creients. Jesús ha 
obert i segueix obrint camins: de la 
por a l’amor, del patiment i la mort 
a la vida. Els obre en nosaltres, per la 
docilitat i la disponibilitat al poder 
de la seva resurrecció que fa la seva 
obra, la del creixement. Com escriu 
l’esmentat Cencini: “L’alternativa 
al creixement no és l ’statu quo sinó la 
regressió”.(p. 45)

La Bíblia mostra la por i el dubte, 
des del relat del Gènesi “Adam, on 
ets? He tingut por i m’he amagat...”
fins a l’Apocalipsi, passant pels 
deixebles que dubten de Jesús en 
l’escàndol de la Creu: “Home de fe, 
per què dubtes? “Feliç el qui creu sense 
haver vist!” Som així: en resistència, 
debat i protesta al servei de la fe. 
Gosem caminar sense voler donar 
una resposta perfecta, una lliçó als 

altres, una certesa arqueològica, 
intocable. Som éssers que dubtem 
davant el nostre Déu que es revela a 
la creu. “Els qui van a la perdició tenen 
per una insensatesa la doctrina de la 
creu; però per a nosaltres, els qui som 
salvats, és poder de Déu”. (1Co 1,18) 
Contemplem l’actitud de sant Pau 
per escoltar la nostra crida d’avui, 
per atrevir-nos a incloure el dubte en 
la nostra fe: “Havia vingut a trobar-
vos feble, temorós i tremolós. Quan us 
parlava i us predicava, no ho feia amb el 
llenguatge persuasiu propi de la saviesa 
humana, sinó amb el poder convincent 
de l’Esperit, perquè la vostra fe no es 
fonamentés en la saviesa dels homes, 
sinó en el poder de Déu”. (1Co 2,3-5)

Sant Benet escriu la seva res-
posta i ens convida a seguir-lo, a 
córrer amb els ulls oberts a la llum 
que reconeix allò diví, amb el cor 
atent a la Paraula, amb un exèrcit 
de germans per resistir el dimoni... 
el servei del Senyor, el servei dels 
nostres germans, el servei de la fe 
viscuda i els dubtes assumits, “par-
ticiparem dels sofriments del Crist 
amb la paciència, a fi que meresquem 

de compartir també el seu Regne. 
Amén.” (RB Pr 50). Participació en 
tot moment, per tots els mitjans, en 
tots els llocs, en tot moment... a tra-
vés del vincle de la fe que esdevé pa-
cient cap al futur, paciència d’amor, 
passió d’amor. Participació que, per 
sant Benet, és formació.

Cencini defineix així la forma-
ció permanent: “disponibilitat activa 
i constant per aprendre la vida de la 
vida (docibilitas) que s’expressa en un 
conjunt d’activitats ordinàries però 
també extraordinàries, vigilància i 
discerniment, ascetisme i pregària, 
estudi i apostolat, verificació personal 
i comunitària que ajuden a madurar 
diàriament en la identitat creient i en 
la fidelitat creativa de la pròpia voca-
ció, les diferents circumstàncies i fases 
de la vida”. (pàg. 82)

A manera de CONCLUSIÓ, 
una imatge i un atractiu

La imatge: pol·linització

Cada abella que passa d’una flor 
a una altra porta alguna cosa de si 
mateixa. Quan s’atura, deixa alguna 
cosa de si mateix, transformant el 



18

món microcosmicament a través del 
fenomen de la pol·linització. ¿No 
estem cridats a inventar aquest nou 
art d’evangelitzar, per pol·linització, 
integrant el suport de la nostra obla-
ció, dels nostres vincles amb els nos-
tres monestirs d’oblació, dipositant 
aquest gust per la formació com a 
incorporació a la totalitat de Crist? 
¿L’oblat no seria així un missatger de 
pau, de llibertat a través de la lloan-
ça i la vida fraterna en relació al seu 
monestir d’oblació? Si som realment 
portadors del Crist viu, amb el seu 
Esperit, sabrem com, com a Mans 
del Pare, fomentar nous camins de 
formació per a una bona humanit-
zació, divinització i, per tant, comu-
nió a imatge de la vida trinitària de 
la qual venim i a la qual anem.

L’apel·lació: inculturació (aquí 
i ara)

Gaudium et Spes defineix la 
cultura com “aquell conjunt de dades 
personals i socials que marquen l’home, 
i que li permeten assumir i dominar la 
seva condició i el seu destí”. (53 a 62). 
La cultura és, doncs, el mitjà pel 

qual l’home esdevé humà, d’un lloc, 
d’un temps i, per tant, d’una cultura. 
Benet ja va adaptar la roba al lloc 
on vivia. Ens toca, doncs, continuar 
aquest procés d’inculturació de la 
nostra fe perquè s’arreli realment a 
tota la nostra vida: “tot està lligat”. 
Creiem que “l’Evangeli allibera 
en la cultura els veritables valors 
que porta, i que la cultura expressa 
l’Evangeli d’una manera original 
i en revela nous aspectes”. Per tant, 
potser ens toca crear una cultura de 
l’aprenentatge permanent integrant 
harmònicament les tres dimensions 
de l’ésser humà: la dimensió 
intel·lectual i cognitiva, la dimensió 
emocional i afectiva i la dimensió 
existencial i metodològica. (Cencini)

Emprenem el vol carregats 
d’aquell gust de mel, la docibilitas, 
potser una mica amarga, però nu-
tritiva: “aquella plena capacitat de l’es-
perit per emprendre, pròpia d’algú que 
no espera ordres del cel, però que pren 
la iniciativa de buscar en la realitat 
els recursos i les possibilitats de forma-
ció que necessita per al seu creixement”
(Cencini). Feliç Congrés en conver-

sa amb l’Esperit i que el mil·lenni, el 
13 de juliol de 2024, de la mort de 
sant Enric, patró dels Oblats, sigui 
per a nosaltres una fita per compro-
var la qualitat de la nostra fe i de la 
nostra formació!

Moltes gràcies!

* priora del priorat benedictí Sainte 
Bathilde (Vanves - França)



19

VIVINT LA NOSTRA CRIDA OBLATA           
AL SEGLE XXI

Donato Ogliari *

1. Com podem viure la Savi-
esa de la Regla en la nostra 
vida quotidiana?

Parlar de la saviesa de la 
Regla de sant Benet im-
plica, en primer lloc, una 

operació que intenti retrocedir al 
context temporal i existencial al 
qual es refereixen les normes i ex-
hortacions presentades en aquest 
escrit. Per comprendre un text del 
segle VI adreçat a una comunitat 
monàstica cal desprendre’s el mà-
xim possible dels nostres prejudi-
cis i abordar-lo amb una perspec-
tiva desitjosa de captar el que sant 
Benet volia transmetre’ns i com 
aquest text pot ser una font de sa-
viesa per a les nostres vides avui.

D’una banda, estem en avantat-
ge en l’esforç per comprendre-ho, 
considerant que la Regla benedic-
tina, com va dir Jacques-Bénig-
ne Bossuet, és un “compendi dels 
Evangelis”. En conseqüència, una 
obertura dòcil i una adhesió sin-
cera al missatge evangèlic haurien 
de generar una acceptació més fàcil 
del contingut de la Regla, que, en 
les seves línies principals, es remet 
a l’Evangeli mateix.

D’altra banda, els molts can-
vis profunds que estem vivint ens 
obliguen a enfrontar-nos amb una 
cultura que ja no és el dipòsit del 
pensament cristià i que ha posat a 
prova moltes certeses en les quals 
es basava l’existència quotidiana 

de generacions de cristians. De 
fet, com ens ha recordat el papa 
Francesc, no vivim “en una època 
de canvis sinó en un canvi d’època” 
que, almenys a les societats occi-
dentals, ha descartat una “ex cultu-
ra” del cristianisme, un procés que 
va començar amb la Il·lustració i 
que ha confinat la fe cristiana a una 
mena “d’exili cultural”, perquè ja no 
es considera com l’únic vector de 
significat per a l’existència humana.

La interpretació del missatge 
evangèlic, i per tant de la Regla 
de sant Benet, ha de confrontar 
necessàriament aquests nous para-
digmes culturals i els reptes que ens 
plantegen. La saviesa de la Regla 
de sant Benet ha de ser recupera-
da, doncs, en la seva essencialitat, 
on les normes i motivacions que 
la recolzen no estan subjectes a la 
moda del moment, i la seva ins-
piració original continua sent una 
transparència viva de l’Evange-
li i una font d’inspiració. Només 
d’aquesta manera pot esdevenir un 
punt de referència fins i tot dins 
d’un horitzó cultural i existencial 
“líquid” –segons una expressió que 

ha esdevingut famosa pel sociòleg 
Zigmunt Baumann–, molt diferent 
del passat.

No obstant això, aquests canvis 
no haurien de fer-nos por. Al con-
trari, haurien de reforçar la nostra 
fe en el Senyor que guia la història 
i encoratjar-nos a mirar les crisis i 
els reptes del nostre temps com a 
oportunitats a través de les quals 
Déu ens convida a llegir els “signes 
dels temps” mitjançant els quals 
continua fent-se present a la vida 
de la humanitat.

2. Hi ha una guia per a les nos-
tres vides, a la Regla de sant 
Benet? Com poden els Oblats 
evangelitzar i viure amb res-
ponsabilitat en el món?

En aquest punt ens pregun-
tem: pot la saviesa de la Regla de 
sant Benet servir com a guia per a 
aquells que, com els Oblats secu-
lars, no viuen dins del refugi dels 
murs monàstics sinó que estan en 
contacte diari amb el món? Quins 
són els ensenyaments que avui els 
Oblats poden fer seus i testimoni-
ar en la vida quotidiana? En altres 
paraules, com poden els Oblats ser 
ajudats a reconèixer les petjades de 
Déu en el món i ser evangelitza-
dors entre els homes i les dones del 
nostre temps, deixant-se inspirar 
pels valors continguts a la Regla de 
sant Benet?



20

2.1. La recerca de la pau

No és casualitat que la Carta 
Apostòlica amb la qual, el 1964, 
Pau VI proclamà sant Benet “Patró 
Principal d’Europa”, comenci 
amb les paraules “Pacis nuntius 
- Missatger de la Pau”. “Pax” és 
una paraula important en el món 
monàstic i sovint es troba gravada 
o pintada a les entrades o a les 
façanes dels monestirs com a bon 
desig per als qui entren.

Però de quina pau es tracta? No 
simplement l’absència de guerra 
o un pacte entre classes socials, 
partits, empreses o organitzacions. 
Com sabem, tot això, per molt 
necessari que sigui, sovint és el 
resultat de compromisos polítics 
i actes d’equilibri. Estrictament 
parlant, no podem anomenar pau 
el que, dins d’una forma o altra 
de coexistència, ja sigui familiar 
o comunitària, es presenta com el 
resultat d’un acord mutu i tàcit de 
no interferència. La pau veritable 
i duradora, per a la qual el creient 
està cridat a lluitar diàriament, ve 
d’un trobament interior generat 
per la gràcia i sostingut per la 
gratuïtat de l’amor. Això significa 
que, per experimentar la pau dins 
les nostres relacions amb els altres 
i amb el món que ens envolta, és 

necessari que, primer, acollim 
la pau com un regal de Déu i hi 
habitem. Per difondre-la al nostre 
voltant, és necessari que primer 
l’experimentem i l’estimem dins de 
nosaltres mateixos, que la guardem 
i la construïm dia a dia en els 
nostres cors, en els pensaments 
i en les accions. Només així serà 
possible esdevenir “pacificadors” 
(Mt 5,9) desemmascarant les 
pretensions egoistes que s’amaguen 
en nosaltres i mortificant tot instint 
de dominació, d’apoderament, de 
violència sobre els altres.

La vida monàstica que preveu 
sant Benet és una vida centrada en 
la recerca de la pau. Amb les parau-
les del Salm 33 exhorta el monjo: 
“Cerca la pau i segueix-la”. La pau 
representa un aspecte fonamental 
de la seva Regla, i està íntimament 
vinculada a la recerca de Déu i a 
una vida harmoniosa amb un ma-
teix, amb els altres, amb el món 
i amb la creació. És una pau que 
té, precisament, l’origen en Déu i 
que ens ha estat manifestada pel 
seu Fill Jesús: “Us deixo la pau, us 
dono la meva pau. Jo us dono la pau 
que el món no dona. Que els vos-
tres cors s’asserenin i no temin” ( Jn, 
14,27). I novament, “Us he dit tot 
això perquè en mi trobeu la pau. En 
el món passareu tribulacions, però 
tingueu confiança: jo he vençut el 
món.” ( Jn 16,33). La pau és un dels 
regals més preuats amb els quals 
Déu, en Crist Jesús, manifesta el 
seu pla d’amor per a la humanitat.

És en aquest context que s›han 
de comprendre les exhortacions de 
sant Benet a buscar la pau, i que 
és una transparència de l’amor de 
Crist que ha de ser entesa. Cal 
recordar els “instruments de les 
bones obres” (c. 4 de la Regla) on 
s’insta el monjo “a no donar una 
pau fingida”, és a dir, a controlar 
fins i tot amb gestos l’autenticitat 
dels motius interns que recolzen 
les seves accions, i a “fer les paus 

abans que el sol es pongui amb els 
qui estan en discòrdia amb nosal-
tres”. El mateix “bes de pau” ofert 
als hostes que venen al monestir és 
el resultat de la pregària feta junts, 
és a dir, el reconeixement de la per-
tinença comuna a Déu. Finalment, 
fins i tot en l’organització del mo-
nestir, l’abat sempre ha de tenir al 
pensament la preservació de la pau 
i la caritat, els béns, de fet, més pre-
uats d’una comunitat monàstica i 
que són signe d’un autèntic segui-
ment de Jesús.

Per sant Benet la recerca de la 
pau inevitablement ens condueix a 
buscar tot allò que és estimat per 
Déu i a sintonitzar amb la seva vo-
luntat, fins i tot quan es tracta de 
comprendre els grans desafiaments 
del nostre temps, aquells que afec-
ten la macro història. Benet mateix 
va intervenir concretament en un 
cas específic. Va ser l’encontre nar-
rat per Gregori el Gran que va tenir 
lloc entre ell i el rei ostrogot, Tòtila. 
Benet va aprofitar l’ocasió per alçar 
la seva veu en defensa dels pobles 
que patien profundament a causa 
de les sagnants campanyes militars, 
els saqueigs constants als quals es-
taven sotmesos i les terribles de-
vastacions que en resultaven. Ple de 
l’esperit profètic i la llibertat que li 
venia de la seva relació diària amb 
Déu, sant Benet es va enfrontar 
valentament al rei Tòtila: “Tu”, li 
va dir, “fas moltes males accions i 
n’has fet moltes. Penedeix-te d’una 
vegada per totes. (...) Des d’aquell 
moment”, va comentar Gregori el 
Gran, “(el rei) va ser menys cru-
el”. Quin contrast! D’una banda, 
Benet, l’home de Déu que, en nom 
de la veritable pau, s’enfronta im-
potent, però interiorment lliure i 
ric amb les armes de la fe, a un líder 
acostumat a les proeses i a sembrar 
destrucció i mort! I tot i així, co-
menta Gregori el Gran, “gràcies a 
la intervenció del sant, la crueltat 
de Tòtila va ser en part mitigada”.

Pax Vobis (Montserrat)



21

Benet, per tant, ens convida a 
desitjar i estimar la pau amb totes 
les nostres forces, i a sembrar-la i 
difondre-la en cada situació, amb 
paraules i maneres de fer a la nostra 
vida, sense perdre el coratge. Re-
cordo aquí les paraules que Thomas 
Merton va escriure a un amic que 
es desanimava davant els fracassos 
d’una campanya per la pau: “No 
depenguis de l’esperança de resul-
tats. Quan fas la mena de feina que 
has iniciat (…) pot ser que hagis 
de fer front al fet que la teva feina 
sembli inútil i fins i tot no acon-
segueixis resultats (…). A mesura 
que t’acostumes a aquesta idea co-
mences a concentrar-te no en els 
resultats sinó en el valor, la recti-
tud, la veritat de la pròpia feina”. 
Mai no hem d’abandonar el valor, 
la rectitud i la veritat de la pau si 
volem mantenir-ne viu el desig i el 
compromís.

2.2. Respecte per cada ésser humà 

La Regla de sant Benet també 
té un profund respecte per la dig-
nitat de cada ésser humà. Trobem 
això no només en l’exhortació ge-
nèrica “honora tothom”, sinó tam-
bé, per exemple, en aquelles que 
demanen anticipar-se en l’estima 
mútua, prestar un servei diligent als 
malalts, rentar les mans i els peus 
dels hostes que venen al monestir, 
sobretot els pobres i els pelegrins, 
en els quals Crist mateix és benvin-
gut. Imitant Jesús, sant Benet ens 
convida a tenir una mirada nova i 
acollidora que salvaguardi la singu-
laritat i la dignitat de cada persona, 
una mirada que sàpiga reconèixer 
en cada germà i germana no un 
competidor sinó un subjecte amb 
qui establir relació i col·laborar; no 
un territori hostil –o l’enfer, com 
deia Sartre– sinó la “terra familiar” 
de Déu. 

La raó de ser del pacient, tole-
rant i comprensiu que estem cridats 
a mostrar a cada ésser humà radica 
en la mirada que Déu mateix, el 

Creador, té cap a totes les seves cri-
atures. D›aquí que la veritat sobre 
la dignitat de cada persona perta-
nyi a la llei natural inscrita al cor de 
tot ésser humà. Com escriu el Papa 
Francesc a Fratelli Tutti: 

“Si la dignitat dels altres ha de 
ser respectada en tota situació, és 
perquè no inventem o assumim 
aquesta dignitat, sinó perquè hi 
ha realment un valor més elevat 
que en les coses materials i les 
circumstàncies (...). Que cada 
ésser humà posseeixi una dignitat 
inalienable és una veritat que 
correspon a la natura humana més 
enllà de qualsevol canvi cultural. 
Per tant, els éssers humans 
posseeixen la mateixa dignitat 
inviolable en qualsevol època 
històrica, i ningú no pot sentir-se 
autoritzat per les circumstàncies a 
negar aquesta creença o a no actuar 
en conseqüència.”

2.3. Els pobres i la solidaritat 

A la seva Regla sant Benet mos-
tra una preocupació viva pels po-
bres i necessitats: “Que es mostri la 
màxima sol·licitud en l’acolliment 
dels pobres i dels pelegrins, perquè 
és en ells que acollim el Crist”. 

Com és ben sabut, el Papa 
Francesc ha tornat a situar el tema 
de la pobresa al centre de la reflexió 
de l’Església. Partint d’Evangelii 
gaudium, el desenvolupa a través 
de dos angles complementaris: 

d’una banda, denuncia les causes 
estructurals de la pobresa, degu-
des al context econòmic i social; 
de l’altra, introdueix una perspec-
tiva teològica gràcies a la qual els 
pobres ja no es consideren només 
a la llum d’una aproximació soci-
ocultural i històrica, és a dir, com 
a marginats, sinó que s’entenen 
dins d’una categoria teològica. És 
a dir, la pobresa, abans de ser un 
problema des d’un punt de vista 
sociològic i ètic, és una qüestió de 
doctrina. El Papa Francesc escriu: 
“Per a l’Església, l’opció pels pobres 
és una categoria teològica abans 
que una cultural, sociològica, polí-
tica o filosòfica. (...) Aquesta opció, 
ensenyava Benet XVI, és implícita 
en la fe cristològica en el Déu que 
es va fer pobre per nosaltres, per 
enriquir-nos amb la seva pobresa». 
Per això, desitjo una Església que 
sigui pobra pels pobres. Tenen 
molt a ensenyar-nos. A més de 
participar en el sensus fidei (sentit 



22

de la fe) amb els seus propis pati-
ments coneixen el Crist que pateix. 
És necessari que tots nosaltres ens 
deixem evangelitzar per ells. La 
nova evangelització és una invita-
ció a reconèixer el poder salvador 
de les seves vides i a posar-los al 
centre del camí de l’Església. Es-
tem cridats a descobrir Crist en 
ells, a prestar-los la nostra veu en 
les seves causes, però també a ser 
els seus amics, a escoltar-los, a 
comprendre’ls i a acollir la saviesa 
misteriosa que Déu vol comuni-
car-nos a través d’ells”.

L’elecció dels pobres, doncs, té 
les seves arrels en la fe. Els pobres 
es refereixen a l’acció de Déu en 
l’Encarnació del seu Fill, Crist, 
que, “per la vostra causa es va fer 
pobre, encara que era ric, per tal 
que, amb la seva pobresa, vosaltres 
us enriquíssiu” (cf. 2 Corintis 8, 9). 
Per això cap cristià no pot dir que 
pot prescindir dels pobres!

“Les conseqüències d’aquesta 
elecció afecten tota la vida de l’Es-
glésia i la seva pròpia estructura: els 
pobres han de passar dels marges 
al centre, ja que les perifèries són el 
futur de l’Església. Això és un ele-
ment crucial per substituir la insti-
tució post-tridentina, per sortir del 
palau eclesiàstic establert al centre 
de la ciutat en l’edat moderna i 
construir una Església-tenda que 
es mogui cap a les perifèries de les 
grans megalòpolis contemporànies 
[...]. Aquest papa està convençut 
que la sensibilitat cap als pobres 
determinarà el futur de la huma-
nitat, com es veu, per exemple, en 
Laudato si’. En la seva visió, les pe-
rifèries han de convertir-se en una 
prioritat no només per a l’Església, 
sinó per a tothom: abandonar una 
visió dels problemes començant pel 
centre també és una necessitat per 
a la política, l’economia i la cultura. 
Afirmant la importància de les pe-
rifèries, Francesc va proposar una 
interpretació pastoral, evangèlica, 

cristiana d’un gran procés històric 
que es dona en el món contempo-
rani. El del segle XXI és un món 
de perifèries i els seus habitants, 
d’alguna manera, anticipen un fu-
tur cada cop més estès”. Continua 
dient que la solidaritat tampoc no 
es pot entendre simplement com 
un acte esporàdic de generositat 
cap als necessitats. Més aviat, “re-
quereix crear una nova mentalitat 
que pensi en termes de comunitat, 
de prioritzar la vida de tothom”. 

En aquest sentit, hi ha un epi-
sodi de la vida de sant Benet que 
considero emblemàtic de la seva 
manera d’entendre la solidaritat. 
Perquè la solidaritat esdevingui 
compartir i comunió cal mirar més 
enllà de si mateix i de les pròpies 
necessitats: “En el moment en què 
la fam va assolar la Campania, l’ho-
me de Déu havia donat tot el que 
hi havia al monestir als pobres. No-
més quedava una petita quantitat 
d’oli en una gerra de vidre al rebost. 
Un sotsdiaca anomenat Agapit va 
arribar i va demanar insistentment 
oli. L’home de Déu (Benet), deci-
dit a donar-ho tot aquí a la Terra 
per tal de conservar-ho tot al Cel 
va ordenar que li donessin l’oli que 
quedava. Però el monjo encarre-

gat del rebost, en sentir l’ordre, va 
preferir no obeir. Passat un temps, 
l’home de Déu va preguntar si s’ha-
via complert l’ordre. El monjo va 
respondre: “No, si l’hagués donat 
tot”, va dir, “no en quedaria gens 
per als germans”. Llavors, enfa-
dat, va ordenar a un altre monjo 
que llencés la gerra de vidre amb 
l’oli restant per la finestra, perquè 
no quedés res de la desobedièn-
cia. L’ordre es va complir. Sota la 
finestra hi havia un profund preci-
pici de roques enormes. Llavors, la 
gerra hi va ser llançada. Però tot i 
que va caure sobre les roques, no es 
va trencar ni l’oli es va vessar. Lla-
vors, l’home de Déu va ordenar que 
l’anessin a buscar i, novament en 
les seves mans, la va oferir als qui 
la demanaven. Reunint, llavors, els 
germans, va reprendre el monjo de-
sobedient davant d’ells, per la seva 
manca de fe i el seu orgull. Quan 
va acabar la reprimenda, Benet va 
anar a pregar junt amb els germans. 
Hi havia una gerra d’oli allà, buida 
i coberta amb una tapa. Mentre el 
sant pregava, la tapa de l’ampolla 
va començar a pujar a causa de l’oli 
que vessava cap a fora. Quan l’oli va 
sortir pel coll de l’ampolla, va co-
mençar a gotejar a terra. El Servent 
de Déu, tan aviat com ho va veure, 
va deixar la pregària. En aquell ma-
teix instant l’oli va deixar de vessar 
a terra. Llavors va reprendre nova-
ment el monjo desobedient perquè 
aprengués a tenir més fe i més hu-
militat”.

El missatge és clar: ser solida-
ri requereix no tancar els ulls a les 
necessitats de ningú amb el pretext 
que primer hem de proveir-nos 
nosaltres. L’exemple de sant Benet 
ens fa reflexionar sobre el fet que 
la insensibilitat a la justícia equita-
tiva i solidària deriva d’una defen-
sa egoista del que posseïm i d’una 
falta de voluntat de compartir-ho 
amb aquells que ni tan sols tenen 
l’essencial per viure. A més, de l’epi-



23

sodi anterior aprenem que aquells 
que estan disposats a compartir fins 
i tot el poc que tenen mostren que 
no posen les coses per sobre de les 
persones i que tenen una fe humil i 
ferma en les promeses del Senyor i 
en la seva providència.

2.4. Unitat en la diversitat. La 
cultura de l’encontre i el diàleg

A més de ser un “missatger de la 
pau”, el Papa Pau VI també va ano-
menar sant Benet “effector unitatis”, 
és a dir, un “productor d’unitat”. La 
unitat, a diferència de la uniformi-
tat, implica la diversitat d’indivi-
dus, que ha de ser viscuda a la llum 
de les relacions interpersonals i 
intergeneracionals harmonioses. A 
la Regla de sant Benet, per exem-
ple, l’abat s’ha de recordar que ha 
assumit la “tasca difícil i àrdua de 
guiar ànimes i adaptar-se als dife-
rents caràcters (...), conformant-se 
i adaptant-se a tots segons les dis-
posicions i la intel·ligència de ca-
dascun”. També els germans s’han 
de suportar mútuament amb una 
gran paciència les malalties físiques 
i morals. Els ancians han d’estimar 
els joves i aquests, al seu torn, han 
de respectar els ancians.

Aquests pocs exemples són 
suficients per comprendre com la 

Regla de sant Benet mostra una 
atenció especial al “valor de l’ho-
me com a persona” i com advoca 
per la integració harmoniosa entre 
tots els membres de la comunitat, 
independentment del seu origen, 
bagatge cultural i rang social: “Si 
un esclau entra al monestir, que no 
li anteposin l’home lliure, si no hi 
ha una altra causa raonable. Però 
si, per un motiu de justícia, així li 
ho semblava a l’abat, que ho faci, 
de qualsevol estament que sigui; 
si no, que cadascú conservi el seu 
lloc, perquè tots, tant l’esclau com 
el lliure, som en el Crist una sola 
cosa [Ga 3, 28] (...). L’única cosa 
que en això ens distingeix davant 
d’ell és que ens trobi millors que els 
altres en les bones obres i humils.”

Amb aquest propòsit, com diu 
el papa Francesc, és necessari “fer 
créixer una cultura de l’encon-
tre, que vagi més enllà de les di-
alèctiques que es contraposen les 
unes a les altres. És una forma de 
vida que té com a objectiu formar 
aquest poliedre que té moltes cares, 
molts costats, però tots componen 
una unitat rica en matisos, perquè 
“el tot és més gran que la part. La 
imatge d’un poliedre pot represen-
tar una societat on les diferències 
conviuen, es complementen, s’enri-
queixen i s’il·luminen mútuament, 
fins i tot enmig de desacords i re-
serves. Cadascun de nosaltres pot 
aprendre alguna cosa dels altres. 
Ningú no és inútil i ningú no és 
prescindible».

El Venerable Monsenyor To-
nino Bello, un bisbe italià que va 
morir a la fi del segle passat, li agra-
dava parlar de la “convivència de les 
diferències”, en el sentit que aques-
tes diferències, quan es tracten amb 
un esperit de diàleg autèntic, poden 
desencadenar un procés virtuós de 
creativitat i de compartir. Natural-
ment, “per trobar-nos i ajudar-nos 
mútuament, necessitem el diàleg. 
No cal dir per a què és el diàleg. 

Només cal que pensi en com seria 
el món sense el diàleg pacient de 
tantes persones generoses que han 
mantingut famílies i comunitats 
unides. El diàleg persistent i valent 
no surt als titulars com ho fan les 
confrontacions i els conflictes, però 
discretament ajuda el món a viure 
millor, molt més del que podem ar-
ribar a pensar”.

El diàleg, també, requereix pa-
ciència, la capacitat de tornar al 
bon camí davant de contratemps 
i malentesos, i previsió. La matei-
xa etimologia del terme “diàleg” 
(del grec διάλογος, un derivat de 
διαλέγομαι, que significa conversar, 
discutir, i que es compon de dià, “a 
través”, i logos, “discurs”) ens por-
ta de nou al confrontament verbal 
que passa a través de dues o més 
persones, i pel qual s’expressen opi-
nions, idees, creences o sentiments 
diferents, tot i que no necessàri-
ament oposats. Per tant, no hem 
de témer l’aparició o presència de 
conflictes a les nostres relacions. 
L’important és afrontar-los amb el 
desig profund i el compromís, per 
part de tots, perquè no esdevinguin 
un motiu de dany irreconciliable, 
sinó més aviat un terreny d’entre-
nament per a la discussió sincera, 
el perdó i la comunió. 

2.5. Comunió i sinodalitat

Amb la globalització, els viatges 
cada cop més freqüents i la massiva 
difusió de les eines digitals, l’espai 
físic o lloc pel qual solia definir-se 
la pròpia identitat coincideix cada 
cop menys amb el de l’origen geo-
gràfic. Si abans l’equació entre els 
dos llocs era un fet, avui ja no ho 
és. Aquest despreniment ha obert 
pas a un subjectivisme sense arrels 
que sovint arriba a cotes sense pre-
cedents. D’altra banda, però, s’ha 
de reconèixer que el procés de glo-
balització no ha produït el “poble 
global” que s’esperava; al contrari, 
ha posat de manifest la pluralitat 



24

del nostre món amb totes les seves 
diferències i divergències, generant 
sovint una sensació de perplexitat 
envers aquell que es veu temptat a 
reaccionar instintivament, donant 
respostes simplistes a pregun-
tes complexes o tancant-se dins 
de formes pseudoproteccionistes. 
Prova d’això és el creixement dels 
nacionalismes en diverses parts del 
món.

Tot això també ha tingut 
un impacte en la vida eclesial. 
L’eclesiologia de la comunió i 
el sentit del “nosaltres” eclesial 
revaloritzat pel Concili Vaticà II 
han estat posats a prova severament. 
L’individualisme floreix i ha 
impregnat totes les àrees, fins al 
punt que en aquest sentit s’utilitza 
el terme “individualització” per 
indicar una situació en què tota la 
vida quotidiana –els seus temps, 
les seves activitats– s’organitzen 
de manera integral al voltant 
dels compromisos de l’ego, sense 
obligacions estables amb els altres. 
Com diu un conegut eslògan 
publicitari: “Es tracta de tu”. Amb 
l’individualisme també sorgeix, és 

clar, el relativisme doctrinal i ètic.
D’aquí la urgència de recuperar 

la relacionalitat constitutiva de la 

persona, que ha de ser posada al 
centre, però no perquè es tanqui 
en si mateixa sinó perquè sigui 
oberta als altres i a les realitats que 
l’envolten, per fer la seva aportació de 
coneixement, creixement, comunió 
i bé. Tot això es fa més necessari 
pel fet que la interdependència, 
augmentada a tots els nivells per 
la globalització i l’encreuament 
generalitzat no només econòmic 
sinó també cultural, imposa 
la interacció i col·laboració 
mútua, no el tancament en 
l’individualisme (pel que fa a les 
relacions interpersonals), ni molt 
menys la construcció de murs (pel 
que fa a les esferes nacionals). La 
interdependència ha d’accentuar 

la necessitat d’acollida, inclusió i 
integració, no d’exclusió. És el repte 
de la comunió que, avui més que 
mai, els monestirs i els seus Oblats 
han de ser capaços de fer seu.

Benet XVI va dir: “Els mones-
tirs tenen una funció molt valuosa, 
diria indispensable, en el món. Si 
a l’Edat Mitjana eren centres per 
a la recuperació de terrenys pan-
tanosos, avui serveixen per “recu-
perar” l’entorn en un altre sentit: a 
vegades, de fet, el clima a les nos-
tres societats no és saludable, està 
contaminat per una mentalitat que 
no és cristiana, ni tan sols humana, 
mancada de dimensió espiritual. 
En aquest clima no només es mar-
gina Déu sinó també el propi veí. 
El monestir, en canvi, és un model 
de societat que posa Déu i la relació 
fraterna al centre. Això també ens 
cal a nosaltres en aquests temps.”

Quant a la comunió 
intraeclesial l’Església ha iniciat 
un camí sinodal amb la voluntat de 
posar més clarament de manifest 
el sentit mateix de la missió de 
l’Església al món, una missió a la 
qual cada fidel és cridat a fer la 



25

seva pròpia contribució. El papa 
Francesc afirma: “Si entenem que, 
com diu sant Joan Crisòstom, 
Església i Sínode són sinònims 
–perquè l’Església no és res més 
que la caminada conjunta del 
ramat de Déu pels camins de la 
història per trobar-se amb Crist 
el Senyor– també entenem que 
en el seu interior ningú no pot 
estar per damunt dels altres.” El 
papa Francesc va reiterar aquest 
concepte quan va dir que l’expressió 
“Església sinodal” és redundant, ja 
que els dos termes són sinònims: 
“L’Església és sinodal o no és 
Església”.

D’altra banda, el pare Tomas 
Halik escriu: “El procés de sinoda-
litat és una anamnesi, un recorda-
tori i una revitalització de la forma 
original del cristianisme com un 
camí, un camí molt esborrat per 
les formes cristianes premodernes 
i modernes: el cristianisme com a 
imperi cristià (Christianitas) i com 
a visió del món. La reforma sino-
dal ha d’alliberar l’Església de la 
mentalitat tancada i del narcisisme 
col·lectiu per escoltar amb atenció 
el que l’Esperit diu a les Esglésies. 
Aquest procés de reforma constant 
(l’Església viva és ecclesia semper 
reformanda) implica un aprofundi-
ment de la vida espiritual (comu-
nicació amb Déu), la comunicació 
entre els diversos grups que formen 
l’Església i la comunicació ecumè-
nica en un sentit ampli amb altres 
cristians, amb altres religions i els 
seus seguidors, i amb els no cre-
ients.” “Una concepció piramidal 
de l’Església i la seva clericalitza-
ció, des de segles enrere, han anat 
transformant-se en participació 
responsable i activa, incloent-hi la 
presa de decisions per part de tots 
els fidels, respectant llurs diferents 
funcions. Pel que fa al procés sino-
dal, la Regla de sant Benet ofereix 
diversos elements de reflexió que 
també poden ser font d’inspiració 

i ajuda per als Oblats. Tot i que en 
referència a la sinodalitat sovint 
se cita el capítol III de la Regla, 
que parla de la convocatòria de la 
comunitat al consell, és evident que 
també s’explicita en altres contex-
tos comunitaris, especialment allà 
on l’àmbit fraternal actua com una 
contenció per a qualsevol evasió 
individualista, i on la contribució 
que fa cada monjo a la construcció 
de la comunitat està en funció del 
benestar de tot el cos comunitari i 
no només d›un compliment perso-
nal a costa de la comunitat. En una 
paraula, tot això requereix un pro-
cés de descentralització que ha de 
ser cultivat i mantingut ben actiu 
permanentment.”

Interessant en aquest sentit és 
una anotació del pare Mauro Giu-
seppe Lepori, Abat General de 
l’Ordre Cistercenc: “Correm el pe-
rill de malgastar la gràcia d’aquest 
temps si no entenem què ens de-
mana la conversió a la comunió 
sinodal perquè esdevingui missió 
fructífera. En altres paraules, tinc 
la impressió que en la missió de 
l’Església, a tots els nivells, allò que 
espanta no és tant la missió en si 
mateixa sinó la comunió. Per què? 
Perquè per viure la comunió, més 
que una decisió externa, més que 
un compromís extern, se’ns de-
mana una conversió interior, se’ns 
demana viure un procés que ens 
canviï en profunditat. La missió 
també demana sens dubte una de-
cisió interior, demana caritat, de-
mana sacrifici, la capacitat de pro-
clamar i donar testimoni, fins i tot 
arribar al martiri. Però és sobretot 
la comunió allò que demana una 
conversió profunda del jo, un pas 
de naturalesa pasqual, una entrada 
a la vida que passa per una mort. 
Perquè la comunió demana un pas 
del jo al nosaltres, un pas en què el 
jo ha de morir per tornar a néixer.” 
“Si la tasca principal de l’Església 
és l’evangelització, això vol dir que 

la primera que ha de ser sotmesa 
constantment a la llum de l’Evan-
geli és ella mateixa, l’Església. Tots 
nosaltres, de fet, necessitem ser 
evangelitzats de manera constant 
i prendre consciència de la impor-
tància bàsica del camí sinodal i de 
la recerca de la comunió dins l’Es-
glésia.”

3. Unes quantes màximes de 
la saviesa benedictina per a la 
nostra vida quotidiana

En aquest punt m’agradaria 
presentar breument alguns princi-
pis de la “saviesa benedictina” que 
podrien ser útils per al nostre testi-
moni diari de vida i de fe.

3.1. Discreció

La discreció és aquella virtut 
que protegeix els valors humans de 
qualsevol forma d’extremisme i fa-
natisme, i ajuda a llegir i a viure els 
esdeveniments amb amplitud de 
ment i de cor, a la llum de la huma-
nitas que brolla de l’Evangeli. No 
s’ha d’oblidar que és precisament a 
causa de la seva discreció, és a dir, 
del seu adequat sentit de la mesura, 
que, a partir del segle IX, la Regla 
de sant Benet s’ha imposat sobre 
totes les altres regles monàstiques 
presents fins aleshores a Occident. 
Amarada de discreció (discretio) no 
conté res excessiu. En organitzar 
la vida de la comunitat monàs-
tica, de fet, sant Benet no espera 
“haver d’establir res d’aspre, res de 
feixuc”. L’abat mateix “ho ha de fer 
tot amb discreció, que és mare de 
les virtuts, i ho ha de temperar tot 
de manera que els forts en vulguin 
més i els febles no es facin enrere. 
I ha de considerar les necessitats 
dels febles, no pas la mala volun-
tat dels envejosos.” I, encara, “ha 
de tenir en compte sempre aquella 
sentència dels Fets dels Apòstols, 
que es donava a cadascú segons les 
seves necessitats” (Fets 4,35). No 



26

volem dir, amb això, que es facin 
preferències personals, Déu no 
ho vulgui!, sinó que es tinguin en 
compte les debilitats. Per tant, qui 
necessiti menys, que doni gràcies a 
Déu i no es queixi; qui, en canvi, 
necessiti més, que s’humiliï per la 
seva debilitat i no s’enorgulleixi de 
la caritat que li tenen. Així, tots els 
germans estaran en pau”. Aquests 
són alguns exemples que ens indi-
quen com el bon funcionament de 
la comunitat, és a dir, l’organització 
de la vida comuna, ha de tenir en 
compte la concreció de les persones 
individuals.

3.2. Silenci 

Com el monjo, així també 
l’Oblat Benetí ha de valorar la di-
mensió del silenci. En primer lloc, 
és una eina pedagògica que ajuda 
a preservar un clima de concentra-
ció i recolliment que contraresta 
la superficialitat i la dissipació de 
l’esperit, i fomenta la recerca de 
l’essencial. És en el silenci que es 
manifesta la victòria de la vida in-
terior sobre qualsevol moviment 
desordenat de la llengua, dels pen-
saments, de tota la persona. En una 
paraula, el silenci representa el sòl 
fèrtil d’una vida unificada. El silen-
ci, llavors, és essencial si es vol que 
el cor estigui en harmonia amb el 
de Déu, obert a la recepció humil i 
obedient de la seva Paraula i tocat 
en profunditat per ella. Guido II 
dels Cartoixans afirmava: “Qui no 
guarda silenci, no pot escoltar Qui 
parla (...). Que la terra de la meva 
ànima sigui silenciosa en la teva 
presència, Senyor, perquè pugui es-
coltar el que el Senyor, el meu Déu, 
diu en mi. Perquè les paraules que 
murmures no poden ser escoltades 
excepte en un silenci profund”. A 
la vegada, sant Vicenç de Paül, que 
també es dedicava a obres de ca-
ritat continuades, deia: “Ell (Déu) 
no ens parla gens fora del silenci; 
perquè les paraules de Déu no es 

barregen amb les paraules i el tu-
mult dels homes.”. En aquest sen-
tit, el silenci també és el “pare de la 

pregària”: “Allà on el silenci respira, 
la pregària parla”. És en el silen-
ci que l’Esperit desplega les seves 
ales, fomentant una concentració 
d’amor que transmet la comunió 
amb Déu.

3.3. Humilitat

La humilitat hauria de carac-
teritzar també la fe i la vida d’un 
Oblat. Com sabem, sant Benet 
dedica el capítol més llarg de la 
seva Regla (capítol VII) a aquesta 
virtut, cosa que ens indica la im-
portància que li atorga. Com el 
monjo, a l’Oblat també se li exhor-
ta a no gaudir del protagonisme i a 
no buscar l’aparador o els titulars. 
Una certa “marginalització”, és a 
dir, ser sociològicament poc desta-
cat –reaccionant així al culte a la 
imatge de què les nostres societats 
occidentals estan afectades– és un 
signe de profunda llibertat interi-
or i exterior. El servei de l’Oblat a 
l’Església i al món, per tant, hau-
ria de presentar-se com un servei 
humil, silenciós i discret, anàleg al 
dels monjos i les monges, les vides 
dels quals se semblen molt a les 
flors del camp, la majoria de les 
quals no seran mai admirades ni 
apreciades per ningú, i, no obstant 
això, contribuiran, amb la seva for-
ma, color i fragància, a fer encara 
més bonica la creació. De manera 

similar, nosaltres també podem fer 
més bonica l’Església i el món a 
través del nostre simple “ser-hi”, 
manifestant en l’ordinarietat de les 
nostres vides la bellesa i l’alegria de 
ser deixebles de Jesús. 

Tot comença amb la seva 
encarnació, com escriu l’apòstol 
Pau: “Ell, que era de condició divina, 
no es volgué guardar gelosament la 
seva igualtat amb Déu, sinó que es 
va fer no res: prengué la condició 
d’esclau i es feu semblant als homes. 
Tingut per un home qualsevol, 
s’abaixà i es feu obedient fins a la 
mort, i una mort de creu” (Fl 2,6-
8). Que aquesta humilitat també 
sigui fruit de la gràcia amorosa del 
Senyor que obra en els nostres cors 
tal i com ens ho suggereix l’episodi 
següent de la vida de sant Benet:

“Un dia, mentre el venerable 
Pare sopava, al capvespre, un 
monjo, fill d’un advocat, estava 
dret sostenint-li la llanterna. Però 
mentre li feia llum, en el seu cor 
albergava sentiments d’orgull i 
pensava: ‘Qui és aquest, a qui haig 
de servir mentre menja? A qui haig 
de sostenir la llanterna com si fos 
el seu criat? Qui soc jo per servir-
lo? L’Home de Déu, girant-se cap a 
ell, el va reprendre severament amb 

Crist crucificat (D.Velázquez)



27

aquestes paraules: “Fes el senyal de 
la creu al teu cor, germà! Què estàs 
pensant? Fes el senyal de la creu al 
teu cor, germà!” Després va cridar 
altres germans i els va ordenar que 
li prenguessin la llanterna de les 
mans, mentre li manava que deixés 
aquell servei i anés sense fer soroll 
a seure.”.

3.4. La preciositat en la vida quo-
tidiana

A la seva homilia pronuncia-
da a Norcia pel 15è Centenari del 
naixement de sant Benet, el Papa 
Joan Pau II va dir: “Benet, llegint 
els signes dels temps, va veure que 
calia realitzar el programa radical 
de santedat evangèlica (...) en una 
forma ordinària, en les dimensions 
de la vida diària de totes les perso-
nes. Calia que l’heroi esdevingués 
normal, del dia a dia, i que el nor-
mal, els del dia a dia, esdevingues-
sin heroics. D’aquesta manera ell, 
pare dels monjos, legislador de la 
vida monàstica a l’Occident, es-
devingué també indirectament el 
precursor d’una nova civilització. 
(...) Cal admirar la simplicitat d’un 
projecte així, i al mateix temps la 
seva universalitat.”.

Per a aquells que tenen fe, no 
hi ha res que no sigui important, 
ni tan sols allò que pertany a la ru-
tina diària i que sovint desconside-
rem. Si tenim ulls per veure Déu 
treballant en cada moment de les 
nostres vides, tot pot esdevenir im-
portant i valuós. El dia a dia és el 
camp d’entrenament on madurem 
i creixem en la fe, l’esperança i la 
caritat. És el lloc de la nostra sante-
dat, aquesta santedat que –per citar 
el Papa Francesc– s’està obrint pas 
“en els pares que crien els seus fills 
amb tant d’amor, en els homes i 
dones que treballen per portar pa a 
casa, en els malalts (...) En aquesta 
constància de seguir endavant dia 
rere dia veig la santedat de l’Es-
glésia militant. Aquesta és moltes 

vegades la santedat ‘de la porta del 
costat’, dels qui viuen a prop nos-
tre i són un reflex de la presència 
de Déu, o, per utilitzar una altra 
expressió, ‘la classe mitjana de la 
santedat’.”.

Com és ben sabut, per a sant 
Benet fins i tot les eines del mo-
nestir, com la pala, la cullera, la tau-
la d’escriure i l’estil, s’han de con-
siderar de la mateixa manera que 
els “vasos sagrats de l’altar”. De fet, 
aquests elements també poden ser 
eines al servei de la petita santedat 
quotidiana. De manera similar a la 
relació que establim amb l’espai i 
les coses, el temps també hauria de 
ser viscut amb la consciència que 
té una empremta semblant a la de 
Crist. Això és, el temps està habitat 
i orientat per aquell esdeveniment 
central, únic i irrepetible que és el 
misteri de l’encarnació, mort i re-
surrecció de Jesucrist. Entrant en 
el món com el Fill etern de Déu, 
va assumir el temps cap a l’eternitat 
divina i, a través de la humanitat 
assumida en el moment de l’encar-
nació i portada al cel per la seva re-
surrecció i ascensió, esdevingué la 
mesura del temps mateix. És, per 
tant, en la dimensió del temps, així 
com de l’espai, on Déu es fa trobar. 
És en ell que el sentim a prop i po-
dem experimentar la seva atenció i 
gràcia amoroses. Contra la tragèdia 
del “temps invertit” –és a dir, d’un 
temps retallat de “temps de Déu” 
i la seva font vivificant i eterna– 
estem cridats a viure el temps a la 
llum de Déu. De fet, la preciositat 
del dia a dia, declinada en les coor-
denades de temps i espai, podrà ser 
captada i viscuda conscientment si 
anhelem una estabilitat interior i 
exterior ancorada en Déu. Només 
aleshores serà possible no caure en 
l’afany i la dispersió, i dur a terme 
una existència sòbria, unificada i 
feliç.

4. Quines són les maneres que 
tenen els oblats per equilibrar 
ora et labora?

Sense cap mena de dubte, la 
pregària i la feina constitueixen el 
terreny diari sobre el qual construir 
un equilibri harmònic entre les di-
mensions interiors i exteriors, entre 
la contemplació i l’acció, entre les 
activitats espirituals i litúrgiques 
pròpiament dites i les activitats 
materials. 

En el segle IV, en els primers 
dies del moviment monàstic, per 
evitar que la pregària i la feina 
avancessin en dos plans paral·lels, 
els monjos del desert es dedicaven 
a feines repetitives que no requeri-
en un ús intens de la ment i, per 
tant, es podien realitzar automàti-
cament, com fer cistells de vímet 
o cistelles de corda. D’aquesta 
manera mantenien la ment lliure 
i permetien que se submergís en 
la pregària i la meditació. No obs-
tant això, sant Benet, a causa de les 
exigències de la vida cenobítica, 
va haver d’introduir una distinció 
formal entre el temps dedicat a la 
pregària i el temps dedicat a la fei-
na. Tot i que aquesta distinció no 
anul·lava la correlació íntima que 
hi ha entre ambdues, es va perdre 
la seva interacció simultània. En-
cara avui, tot alternant-se dins el 
dia monàstic, la pregària i la feina 
representen les principals direcci-
ons pels monjos pel que fa a la re-
cerca diària de Déu. Anselm Grün 
i Fidelis Ruppert escriuen: “Els 
monjos creuen que una alternança 
correcta i una dosi equilibrada de 
pregària i feina és el camí correc-
te que porta a Déu. Aquest camí 
ens defensa de l’exageració i l’excés. 
Ambdós pols formen part de la 
persona: l’extroversió en la feina i 
la introversió en la pregària. L’ésser 
humà és sa només si aquests dos 
pols estan en una relació correcta.”.



28

És evident que, tot i de manera 
diferent a un dia monàstic, aquesta 
alternança entre pregària i feina 
manté tota la seva validesa també 
per als oblats. També per a ells 
és vital assegurar-se que aquests 
dos pols –l’extroversió en la feina 
i la introversió en la pregària– es 
visquin harmoniosament. No se’ls 
demanarà que dediquin la mateixa 
quantitat de temps que els monjos 
a l ’Opus Dei, però segurament tam-
bé se’ls convida a trobar moments 
per a la pregària, la celebració euca-
rística i la lectio divina, d’acord amb 
les activitats que portin a terme i 
les formes que el temps disponible 
els permeti.

5. Com podem fer que les nos-
tres vides siguin una atracció 
perquè altres vulguin unir-se 
a nosaltres (especialment els 
joves)

Pel que fa a la preocupació de 
com arribar a la “dimensió juvenil”, 
que ens sembla tan dispersa i 
desinteressada pel fet religiós, 
simplement us deixo amb una 
cita d’una xerrada del pare Tomas 
Halik, un sacerdot i sociòleg de la 
República Txeca: “Els joves catòlics 
d’avui no reaccionen de manera 

polèmica a les 
ensenyances 
tradicionals 
de l’Església 
sobre la 
moralitat 
(especialment 
la moralitat 
sexual), com 
era el cas 
en l’època 
postconciliar, 
una actitud 
que encara sobreviu entre les 
generacions més grans de catòlics. 
Les investigacions mostren 
que això és així perquè la gran 
majoria dels joves catòlics d’avui 
no coneixen i no estan interessats 
a conèixer aquestes ensenyances: 
l’experiència de la fe i de la tria 
moral és cada cop més individual 
per a ells. En l’Església busquen 
un espai d’experiència espiritual, 
no directrius sobre la vida privada. 
La seva aproximació a la tradició 
i a la institució de l’Església no és 
hostil ni polèmica, sinó selectiva.”.

Voldria acabar aquesta 
conferència citant un passatge del 
filòsof escocès Alasdair MacIntyre, 
que, al final del seu llibre sobre la 
teoria moral o ètica, establint un 
paral·lelisme entre la barbàrie 

després de la caiguda del Imperi 
Romà i els nostres temps confosos, 
argumentava: «Aquesta vegada 
(…) els bàrbars no estan esperant 
més enllà de les fronteres; ja fa 
temps que ens governen. No 
estem esperant un Godot, sinó un 
altre –sens dubte molt diferent– 
sant Benet». Potser cadascun de 
nosaltres és el sant Benet que 
aquest temps està esperant. Depèn 
de nosaltres acceptar el repte i ser 
veritables testimonis de Jesús!

* abat del monestir benedictí de 
Sant Pau Extramurs (Roma)



29

AMPLIANT LA MISSIÓ DELS MONESTIRS 
QUE SERVIM

Gregory Polan*

Quan parlem d’ampliar 
la Missió dels Mones-
tirs que servim, hem 

de pensar i reflexionar sobre els 
elements bàsics de la vida monàs-
tica de les comunitats que servim. 
En termes molt senzills, podem 
parlar de la missió dels monestirs 
benedictins en molt poques pa-
raules, tot i que aquestes paraules 
estan carregades de molt significat. 
Les paraules són: pregària i recon-
ciliació. Sempre és clar pensar en 
la pregària, però i en la reconcili-
ació? Què volem dir amb això? Hi 
ha moltíssima gent que ve als mo-
nestirs per trobar alguna mena de 
curació i reconciliació en les seves 
vides: ja sigui problemes de famí-
lia; malentesos entre amics o veïns; 
sentiments ferits; grans rancúnies; 
ruptures matrimonials; o simples 
sentiments de fracàs en les seves 
vides, en el seu treball, en les seves 
relacions, en les seves famílies. La 
llista pot ser infinita, però crec que 
sou conscients del que estic dient. 
Vivim en un món en el qual molta 
gent està dividida, enfrontada l’una 
amb l’altra, i busquen la pau, però 
tenen dificultats per trobar la pau 
que busquen, necessiten i desitgen. 
La reconciliació és sovint el camí 
per trobar la pau que busquen.

No sóc una persona donada 
a generalitzacions excessives, 
especialment quan es tracta dels 
textos de les Sagrades Escriptures. 
Però amb el pas dels anys he 
descobert que hi ha una base 

subjacent a tot el Nou Testament i 
que ens endinsa profundament en 
el misteri de Crist: és el significat 
de la reconciliació i el perdó. Pàgina 
rere pàgina, el Nou Testament ens 
parla del pla de Déu per reconciliar 
el món amb ell mateix a través de 
Jesucrist i de com hem de convertir-
nos en col·laboradors de Crist per 
la reconciliació del món amb el 
Pare. El missatge de l’evangeli és 
una paraula de reconciliació oferta 
a nosaltres gràcies a l’exemple viu 
de Jesús. Cada paraula i cada acció 
de Jesús té com objectiu establir 
ponts entre la fractura humana i 
la integritat divina. Tinc la creença 
que la reconciliació és el gran somni 

de Déu per al món. I se’ns convida 
a formar part d’aquest profund 
treball de Déu en el món. Si llegim 
la llista de les bones obres que 
Sant Benet dóna en la seva Regla, 
trobem moltes maneres en què les 
nostres accions poden contribuir a 
construir un món que necessita de 
la reconciliació.

Un lloc on trobem aquest 
missatge del Nou Testament 
encapsulat de manera breu és en 
la segona Carta de sant Pau als 
Corintis, capítols cinc i sis. Escoltem 
aquest missatge tal com sant Pau el 
resumeix de manera dinàmica. “els 
qui viuen en Crist són una creació 
nova. El que era antic ha passat; ha 
començat un món nou. I tot això és 
obra de Déu, que ens ha reconciliat 
amb ell mateix per Crist i ens ha 
confiat a nosaltres aquest servei 
de la reconciliació. Efectivament, 
Déu, en Crist, reconciliava el 
món amb ell mateix, no tenint-
li més en compte els seus pecats, 
i a nosaltres ens ha encomanat 
l’anunci de la reconciliació. Per 
tant, som ambaixadors de Crist, 
i Déu mateix us exhorta a través 
nostre. Us ho demanem en nom 
de Crist: reconcilieu-vos amb 
Déu! Al qui no havia experimentat 
el pecat, Déu, per nosaltres, li va 
carregar el pecat, perquè gràcies a 
ell experimentéssim la seva justícia 
salvadora.” (5,17-21). Aquestes 
paraules de Pau s’adrecen a tot 
cristià que ha participat en el do 
de la redempció de Crist. Però la Abat primat, ara emèrit, Gregory Polan 



30

meva convicció és que en un món 
tan esquinçat per la guerra i la 
violència, en l’Església cristiana 
escandalosament dividida en 
denominacions, en prejudicis que 
venen de la raça i del color de la 
pell, i en les comunitats parroquials 
dividides en faccions liberals i 
conservadores, els membres de 
les comunitats cristianes estan 
cridades per l’evangeli a prendre 
el paper d’ambaixadors de la 
reconciliació més enèrgicament 
que cap altre grup; i aquest és 
un treball molt important per als 
Oblats Benedictins. I diria –va ser 
una de les meves més profundes 
esperances com abat d’una 
comunitat als Estats Units– que 
el meu monestir de benedictins 
podria ser un refugi de reconciliació 
i perdó, sens dubte entre els monjos 
de la comunitat però també per 
als molts hostes que hi venen 
des de l’experiència de la ruptura 
a les seves vides. Si nosaltres, 
benedictins, reivindiquem un 
carisma d’hospitalitat, també hem 
de reivindicar ser ambaixadors de 
reconciliació, esperança i perdó en 
les nostres vides.

Ara és important ser clar en el 
següent punt: això no ens crida a ser 

consellers o directors espirituals. 
En la majoria de casos no estem 
formats per a aquest ministeri 
especial. Però en el que hauríem 
d’estar formats és en el ministeri 
de l’hospitalitat, en la benvinguda 
amable i plena de gràcia . El que 
això significa és que, en la majoria 
de casos, no tenim cap idea del 
que la persona està enfrontant o 
està passant en la seva vida quan 
els coneixem per primera vegada, 
o els donem la benvinguda a 
l’hostatgeria del nostre monestir. En 
molt casos molta gent sent alguna 
mena d’alienació o desconnexió 
de la persona o situació. Llavors, 
què podem fer? Podem escoltar 
pacientment, escoltar sense fer cap 
signe de judici; podem escoltar 
atentament, i després podem 
dirigir la persona a algú que estigui 
qualificat per ajudar-lo o ajudar-la. 
I a vegades, només essent escoltat 
i comprès és tot el que la persona 
necessita per seguir endavant. 
Articulant els seus sentiments 
o ferides, els permet sentir-se a 
ells mateixos explicant la seva 
situació, i poden entendre millor, 
ells mateixos, el camí a seguir. Puc 
parlar per experiència pròpia que 
molta gent simplement necessita 
algú que tingui cura d’ells, que 
els ajudi a reflexionar i posseeixi 
una càlida humanitat. Això és un 
regal que podem apreciar. Quantes 
vegades només he estat assegut amb 
una persona, li he permès explicar 
la seva història, la seva ferida, la 
seva alienació, i hi ha hagut una 
certa curació interior significativa. 
Expressat de manera molt senzilla, 
la vostra presència pot marcar una 
diferència important perquè la 
persona segueixi endavant.

Si prenem seriosament les 
paraules de sant Pau podem ser 
ambaixadors de reconciliació d’una 
manera molt senzilla i humil. El 
que és important d’entendre és que 
és la gràcia de Déu que segueix 
sent el vehicle operatiu pel qual 

som modelats com ambaixadors 
de reconciliació. El treball de 
convertir-se en reconciliador amb 
els altres no prové del nostre propi 
fer, sinó que és més aviat un viatge 
del cor. El nostre desig de viure 
d’acord amb l’evangeli de Jesús 
esdevé el fonament sobre el qual 
només Déu construeix, reforma 
i ens crea de nou, com a servents 
seus, com a Oblats dels nostres 
monestirs. Permeteu-me explicar-
ho. Fins que no entengui amb un 
cor pacífic que la meva condició 
humana està trencada i esmicolada, 
no podré dirigir els altres al do de la 
reconciliació o el perdó de Déu. He 
de conèixer i experimentar això jo 
mateix. I aquí no estic parlant d’un 
tipus de penediment malaltís que 
m’enfonsa i m’impedeix adonar-me 
dels dons donats per Déu, encara 
que sigui un pecador. Més aviat, 
en adonar-me de la meva condició 
pecadora, estic sobrepassat per la 
pau i l’esperança en la misericòrdia, 
compassió i perdó no merescut 
que Déu m’ha donat lliurement. 
Tot això ha de sorgir d’una relació 
autèntica amb Déu. És una relació 
que em mostra “qui sóc en relació 
amb Déu” i “qui és Déu en relació 
amb mi”. Tot i que això pot sonar 
molt centrat en un mateix, i egoista, 
hi ha un poderós element de veritat 
en això. I, tantes vegades, és a través 
de la nostra pregària que creixem 
en aquesta relació amb Déu, que 
continua estimant-nos i també ens 
ajuda a conèixer les nostres forces 
i debilitats.

Cal ser conscients que ser 
un instrument de reconciliació 
o pregària potser no sempre ens 
dóna una sensació o un sentiment 
de fer el bé. Però si estem cridats a 
ser servents i ajudants com a oblats, 
els “sentiments” no són l’important 
a tenir en compte. Lliurem els 
nostres sentiments a Déu, que 
sap com guiar-nos endavant, com 
enfortir-nos i com ajudar-nos a ser 
bons servents. De fet, aquesta és 

Monestir benedicti de Sant Anselm a 
l’Aventino (Roma)



31

la nostra oblació, la nostra ofrena: 
estar presents per a les persones, 
oferir-los la benvinguda en un món 
on no sempre hi ha benvinguda 
i amabilitat per a les persones. 
Com he dit abans, hi ha tantes 
persones en el nostre món d’avui 
que experimenten una alienació 
significativa d’una forma o altra. 
Pots ser una font de curació i pau 
per a aquestes persones? Això és 
el que es demana a la persona que 
acull els nostres hostes als nostres 
monestirs.

Això no és un “labora” 
que proporcionarà satisfacció 
immediata o bons sentiments. Però 
això no és el que volem, si el nostre 
objectiu és el servei. Essent capaç 
de servir de manera tranquil·la i 
humil en la benvinguda dels hostes, 
crec que ens ajudarà a superar les 
reserves que alguns de vosaltres 
heu sentit en el passat, com ens 
heu comentat. I l’altre comentari 
que ha sorgit d’entre vosaltres és 
“què significa per a tu el servei 
com a Oblat d’un monestir fora del 
teu monestir?” La benvinguda que 
doneu en un monestir als hostes 
és allò que aviat es mostrarà en la 
vostra vida al treball, a casa vostra, al 
vostre veïnat i a la vostra parròquia. 
Desenvolupar el bon sentit de ser 
un oient que presta bona atenció a 
les persones us marcarà com a algú 
a qui buscar i apreciar.

I ara, aquí és on la pregària es 
converteix en una part essencial 
del vostre treball com a oblats. 
Després d’haver escoltat algú, 
d’haver passat temps parlant amb 
ell, hi ha dues maneres d’entrar en 
l’element essencial de la pregària: 1. 
Convida’l a pregar amb tu, sovint 
alguna cosa senzilla com el Pare 
Nostre o l’Ave Maria. Totes dues 
són pregàries que es troben a les 
Sagrades Escriptures; deixeu que 
el poder de la paraula de Déu faci 
el seu curs en el cor de la persona. 
O bé, pots convidar la persona 
a pregar amb les seves pròpies 

paraules. Però suggeriria que 
pregueu espontàniament només 
si us sentiu molt còmodes amb 
això. 2. Després d’aquesta trobada 
pregueu per la persona vosaltres 
mateixos. Creieu que la vostra 
pregària tindrà un impacte a la 
seva vida. Poseu-los en les mans de 
Déu i deixeu que l’Esperit Sant de 
Déu els guiï de forma important. 
I després, continueu pregant per 
ells. Quan la gent em demana que 
pregui per ells, automàticament els 
poso en una llista de persones per 
les quals prego, recordant-me’n, 
formant un lligam de pregària amb 

ells. Digueu-los que els recordareu 
en les vostres pregàries.

Les vostres últimes dues pre-
guntes tenen una resposta per 
la meva part, però em preocupa 
una mica que pugui decebre-us 
amb la meva resposta. Recordeu, 
sóc monjo, i no treballador social. 
Primer, quants Oblats d’arreu del 
món s’uneixen per donar-se su-
port els uns als altres en viure el 
carisma benedictí més enllà del 
Congrés? Suggereixo que us man-
tingueu prop dels monestirs dels 
quals sou Oblats. Sigueu coneguts 
com a persones a qui els monjos o 
monges poden recórrer com a ve-
ritables ajudants, com a persones 
que estan amb ells com a gent de 
pregària i fe, com a ambaixadors 
de la reconciliació. Inspireu-vos 
els uns als altres amb els diversos 

compromisos que pugueu tenir al 
vostre monestir, a la vostra par-
ròquia, entre vosaltres. Enlloc de 
pensar de manera universal, pen-
seu de manera “local”, així podeu 
fer canvis allí on sigueu. Segon, 
quina és la “crida a l’acció” per als 
Oblats d’arreu del món? Crec que 
és important distingir entre “fer” i 
“ser” en la vida d’un Oblat. I què és 
més important? Crec que “ser” és 
el més important perquè implica el 
vostre creixement personal com a 
algú que és una extensió d’una co-
munitat monàstica, això vol dir que 
les persones us veuen com a una 
persona de fe dedicada al servei 
d’aquesta comunitat monàstica. El 
vostre servei raja de la vostra fe i del 
vostre amor a la comunitat. Com 
a Oblats d’una comunitat sigueu 
persones amb vides on ressona la 
reconciliació, estigueu on estigueu 
o feu el que feu.

Conclouré com he començat, 
amb la inspiració de sant Pau: “Els 
qui viuen en Crist són una creació 
nova. El que era antic ha passat; ha 
començat un món nou. I tot això és 
obra de Déu, que ens ha reconciliat 
amb ell mateix per Crist i ens ha 
confiat a nosaltres aquest servei 
de la reconciliació. Efectivament, 
Déu, en Crist, reconciliava el 
món amb ell mateix, no tenint-
li més en compte els seus pecats, 
i a nosaltres ens ha encomanat 
l’anunci de la reconciliació. Per 
tant, som ambaixadors de Crist, 
i Déu mateix us exhorta a través 
nostre. Us ho demanem en nom 
de Crist: reconcilieu-vos amb 
Déu! Al qui no havia experimentat 
el pecat, Déu, per nosaltres, li va 
carregar el pecat, perquè gràcies a 
ell experimentéssim la seva justícia 
salvadora.” (5,17-21).

* abat Primat, ara emèrit, de 
la Confederació Benedictina-



32

AL·LOCUCIÓ DEL PAPA FRANCESC

Estimats germans i ger-
manes, bon dia!

Us adreço una cor-
dial benvinguda i estic complagut 
de trobar-me amb vosaltres amb 
motiu del vostre Congrés Mundial.

L’oblat benedictí, “en la seva 
pròpia família i entorn social re-
coneix i accepta el do de Déu…, 
inspirant el seu propi camí de fe 
amb els valors de la Santa Regla 
i de la tradició espiritual monàs-
tica” (Estatuts dels Oblats Benedic-
tins Italians, art. 2). Aquí hi veig el 
vostre carisma que, em sembla, es 
pot resumir d’alguna manera amb 
l’expressió tan bella de sant Benet, 
que convidava els seus seguidors a 
tenir un “cor eixamplat per la dol-
çor inefable de l’amor” (Regla de 
sant Benet, Pròleg, n. 49).

Un cor eixamplat per la dolçor 
inefable de l ’amor. Aquest cor 
eixamplat caracteritza l’esperit 
benedictí, que va dinamitzar 
l’espiritualitat del món occidental i 
posteriorment es va estendre a tots 
els continents. Durant els segles ha 
estat un carismàtic missatger de la 
gràcia, perquè les seves arrels són tan 
fermes que l’arbre creix bé, resistint 
els estralls del temps i produint els 
fruits saborosos de l’Evangeli. Crec 
que aquest cor eixamplat és el secret 
de la gran obra d’evangelització 
que el monaquisme benedictí 
duu a terme, i a la qual vosaltres 
us comprometeu com a oblats, 
“oferint-vos” a les petjades del gran 
Sant Abat. Per això vull reflexionar 
amb vosaltres sobre tres aspectes 
d’aquesta “expansió del cor”: la 
recerca de Déu, l ’entusiasme per 
l ’Evangeli i l ’hospitalitat.

La vida benedictina es 
caracteritza primer de tot per 
una recerca contínua de Déu, de la 
seva voluntat i de les meravelles 
que obra. Aquesta recerca té lloc 

principalment a través de la seva 
Paraula, amb la qual sou nodrits 
cada dia per la lectio divina. Però 
també ho feu contemplant la 
creació, deixant-vos interpel·lar 
pels esdeveniments quotidians, 
experimentant el treball com 
a pregària, fins al punt de 
transformar els mateixos mitjans 
del vostre treball en instruments de 
benedicció, i finalment en aquelles 
persones, en aquells germans i 
germanes, que la Providència 
divina us porta a trobar. En tot això 
sou cridats a ser cercadors de Déu.

Una segona característica 
important és la de l ’entusiasme per 
l ’Evangeli. Seguint l’exemple dels 

monjos, les vides d’aquells que 
s’inspiren en sant Benet són donades 
com un do, plenes i riques. Igual 
que els monjos, que fan fecunds 
els llocs on viuen i marquen els 
seus dies amb laboriositat, també 
vosaltres sou cridats d’aquesta 
manera a transformar els vostres 
entorns quotidians, allà on viviu, 
actuant com a llevat dins la massa, 
amb habilitat i responsabilitat, 
i al mateix temps amb dolcesa 
i compassió. El Concili Vaticà 
II descriu aquest entusiasme 
missioner d’una manera eloqüent 
quan, parlant del paper del laïcat 
en l’Església, diu que estan 
cridats “a cercar el Regne de Déu 



33

comprometent-se en els afers 
temporals i orientant-los segons la 
voluntat de Déu… des de dins, com 
el llevat” (Lumen Gentium, 31). En 
aquest sentit, considerem el que la 
presència del monaquisme, amb 
el seu model de vida evangèlica 
marcat pel lema ora et labora i per 
la conversió pacífica i integradora 
de nombrosos pobles, va ser capaç 
de construir durant el període de 
transició entre la caiguda de l’Imperi 
Romà i el naixement de la societat 
medieval! Tot aquest zel va néixer 
de l’entusiasme per l’Evangeli, 
i això també és un tema molt 
oportú per a vosaltres. En efecte, 
avui dia, en un món globalitzat 
però fragmentat i accelerat, dedicat 
al consumisme, en entorns on les 
arrels familiars i socials de vegades 
gairebé desapareixen, no calen 
cristians que assenyalin amb el dit 
sinó testimonis entusiastes que 
irradiïn l’Evangeli “en la vida, a 
través de la vida”.

La tercera característica de la 
tradició benedictina sobre la qual 

vull reflexionar és l’hospitalitat. En 
la seva Regla, sant Benet va dedi-
car un capítol sencer a aquest tema 
(cf. cap. LIII, Sobre l ’acolliment dels 
hostes). El capítol comença amb 
aquestes paraules: “Tots els hostes 
que arribin al monestir siguin re-
buts com Crist, perquè un dia ell 
dirà: ‘Era foraster i em vau acollir’ 
(Mt 25,35)’’ (n. 1). I continua in-
dicant algunes actituds concretes 
que ha d’adoptar tota la comunitat 
envers un hoste: “que surtin a tro-
bar-lo, mostrant-li el seu amor de 
totes les maneres;… que preguin 
junts i després es relacionin els uns 
amb els altres i intercanviïn el bes 
de pau” (n. 3), és a dir, que compar-
teixin amb l’hoste allò que tenen 
més estimat. Benet es refereix des-
prés a aquells que són hostes “es-
pecials”, dient: “tingui’s la màxima 
cura, especialment en l’acolliment 
dels pobres i dels pelegrins, perquè 
Crist és rebut més especialment en 
ells” (n. 15). Com a oblats, el vostre 
gran monestir és el món, la ciutat 
i el lloc de treball, perquè és allà 

on sou cridats a ser models d’aco-
lliment per a qualsevol que truqui 
a la vostra porta, i models d’amor 
preferencial pels pobres. Avui dia 
necessitem això tant com necessi-
tem l’aire. És cert, perquè a vegades 
sembla que la nostra societat s’as-
fixia lentament en les cambres tan-
cades de l’egoisme, l’individualisme 
i la indiferència.

Estimats germans i germanes, 
vull beneir el Senyor amb vosaltres 
pel gran patrimoni de santedat i 
saviesa del qual sou custodis, i us 
convido a continuar eixamplant el 
vostre cor i a confiar-lo cada dia a 
l’amor de Déu, sense deixar mai de 
cercar-lo, de donar testimoni d’ell 
amb entusiasme i d’acollir-lo en 
els més pobres que la vida us porta 
a trobar. Us ofereixo el meu agraï-
ment més sincer per la vostra obla-
ció i us demano, si us plau, que us 
recordeu de pregar per mi.



34

ENS PARLA EL CONSILIARI

Jordi Castanyer Bachs

El 27 de març de 2020 
el pare Jordi ens feia la 
primera d’un seguit de 

cartes que ha anat anomenant “cartes 
de comunió” i que hem anat rebent, per 
correu electrònic o per correu postal, 
tots els oblats a més d’una vintena 
de simpatitzants. Tretze en total, de 
moment. L’estructura de la carta sol ser 
sempre la mateixa: breu introducció, 
reflexió doctrinal –bíblica, litúrgica, 
benedictina... sovint en sintonia 
amb celebracions del moment–, 
comentari d’alguna notícia i alguna 
informació i, finalment, esment 
d’alguns textos adjunts a la carta. 
Ens ha semblat que no era sobrer, 
en aquest Acull!, copiar-hi algunes 
d’aquestes reflexions que sempre fa 
bo de recordar. I hi afegim, encara, 
finalment, l ’homilia que el pare Jordi 
va fer en ocasió de les seves noces d’or 
de prevere (21-setembre-2025).

A partir de la col·lecta del diu-
menge XXVI (6 octubre 2023)

(…) Acabo aquesta carta 
compartint amb vosaltres una 
gran veritat teològica que m’heu 
sentit glossar més d’una vegada i 
que a mesura que envelleixo em 
plau cada vegada més de meditar, 
d’assaborir. I si ho faig ara és perquè 
m’ha acompanyat especialment 
aquesta setmana degut que era 
proclamada en l’oració col·lecta 
de diumenge passat: “Oh Déu, 
mai no manifesteu tant la vostra 
omnipotència com quan perdoneu i 
us compadiu.” Les oracions pròpies 

de molts diumenges són molt 
antigues; una primera afirmació 
sol precedir la petició, i aquesta 
del diumenge 26 durant l’any la 
trobo d’una enorme profunditat. 
Si preguntàvem a algun creient 
què volem dir quan diem que Déu 
és omnipotent, totpoderós, i fins 
si ens ho preguntàvem a nosaltres 
mateixos, la resposta seria molt 
probablement que Déu és creador, 
que va crear el món del no-res, que 
és capaç de ressuscitar, que té una 
saviesa infinita... L’oració litúrgica 
a què em refereixo ens diu que 
l’omnipotència de Déu rau en la 
compassió, en el perdó, en l’amor. 
No és primer la creació sinó 
l’amor. Déu no crea i, en un segon 
moment, estima allò creat; Déu 
crea perquè estima. Per això sant 
Pau pot escriure als efesis: “sigueu 
imitadors de Déu: viviu estimant” 
(5,1-2). Podria estendre-m’hi 
més, però ho deixo aquí. Em ve al 
record, encara, aquella eina, aquell 
instrument del treball espiritual, 
que ens dona sant Benet com a 
darrer remei davant del possible 
incompliment de tants que ens 
dona en el c. IV de la Regla: “no 
desesperar mai de la misericòrdia 
de Déu”. Quin goig, quin consol!

La Transfiguració del Senyor
(7 agost 2025)

Novament em disposo a estar 
una estona amb tots vosaltres per 
mitjà del que he anat anomenant 
una “carta de comunió”. Porta la 

data d’avui, dijous, però la vaig 
començar diumenge amb el desig 
que la rebéssiu abans de la festa de 
la Transfiguració, que va ser ahir. 
Però ja ho veieu! Que hi estigueu 
ja avesats, a les meves demores, no 
em consola, francament; sí que em 
consola, de veritat, la vostra bona 
disposició a comprendre les meves 
limitacions. Gràcies.

I tot seguit passo a parlar-vos 
de la Transfiguració, festa que aca-
bem de celebrar. 

El relat de la Transfiguració 
del Senyor el trobem en tots tres 
evangelis sinòptics (Mt 17,1-9; 
Mc 9,2-10; Lc 9,28-36). El llegim 
cada any, en cadascun dels cicles 
litúrgics, el segon diumenge de 
Quaresma. Però així com aleshores 
l’accent és posat en el context de 
la passió i en l’itinerari cap a la 
Pasqua, ara, el 6 d’agost, la litúrgia 



35

ens fa recordar, tot contemplant 
el misteri del Crist transfigurat, 
la condició definitiva vers la qual 
tots ens encaminem, i som invitats 
a considerar les realitats de la fe 
amb un esguard il·luminat per la 
mateixa esperança. En efecte, al 
terme d’una existència viscuda com 
a fills de Déu, el coneixerem tal com 
és. Així ho expressava el Prefaci de 
la festa (diferent del de Quaresma): 
“ell va voler revelar la seva glòria 
davant d’uns testimonis escollits, 
fent resplendir gloriosament el seu 
cos igual al nostre; així allunyava 
dels seus deixebles l’escàndol de 
la Creu, i anunciava que en tot el 
cos de l’Església es realitzaria la 
Transfiguració acomplerta en el 
seu cap”. 

És molt significatiu que l’escena 
bíblica de la Transfiguració tingui 
una festa litúrgica pròpia. No 
n’hi ha gaires que en tinguin, més 
enllà de les dels cicles nadalenc i 
pasqual: la Conversió de sant Pau, 

la Presentació i l’Anunciació del 
Senyor, la Visitació de la Mare de 
Déu, el Naixement i el Martiri de 
sant Joan Baptista. “Els monjos 
–com deia l’abat Josep Maria en 
ocasió dels 50 anys de professió 
d’un de nosaltres– sempre hem 
estimat la festa de la Transfiguració 
del Senyor perquè hem rebut una 
vocació especial a la pregària, a 
retirar-nos al lloc de silenci i de 
solitud que és el monestir per 
dedicar-nos a escoltar en la pregària 
la Paraula de Déu i per contemplar 
en la fe el misteri de Jesucrist, (…) 
i d’aquesta manera deixar que el 
nostre interior es vagi transformant 
i l’Esperit Sant ens vagi identificant 
amb Jesucrist, tot anhelant de 
veure’l cara a cara en la seva glòria 

de ressuscitat. No és, però, una  
vocació que ens desconnecti dels 
altres germans en la fe i ni de la 
humanitat entera. I, menys encara, 
en el cas de Montserrat, on hem 
rebut una missió d’acolliment, de 

compartir les alegries i les tristeses 
de tanta gent, (…) per il·luminar-
ho des de la fe i des de la pregària, 
particularment des de la vivència 
de la transfiguració que és cada 
Eucaristia”. I és per això que 
aquesta festa és particularment 
significativa per a fer la professió 
monàstica, tal com al llarg dels 
anys hem fet la majoria de monjos 
de Montserrat. Una festa centrada 
en la pregària (“Jesús pujà a la 
muntanya a pregar”), en l’escolta 
de la Paraula (“Aquest és el meu 
Fill, l’estimat, escolteu-lo”), en la 
contemplació de Jesús tot sol (“es 
prosternaren de front a terra... i 
no veieren ningú més, sinó Jesús 
tot sol”). Subratllo, encara, que 
l’Eucaristia que els oblats celebrem 

anualment prop de la festa de sant 
Benet del 21 de març a la catedral 
de Barcelona té lloc precisament 
–i no és casual– a la capella de la 
Transfiguració, amb un magnífic 
retaule amb aquesta escena, obra 

La Transfiguració (Rafael)



36

gòtica de Bernat Martorell i que 
algú considera el millor que hi ha a 
la Seu barcelonina.

Em permeto, encara, compartir 
amb vosaltres dues de les 20 breus 
reflexions o meditacions que fa uns 
anys vaig escriure per a cadascun 
dels misteris del Rosari. La primera 
correspon al 4t dels misteris de 
la Llum (la Transfiguració del 
Senyor); la segona, ja que ben 
aviat celebrarem la solemnitat de 
l’Assumpció de la Mare de Déu, 
correspon al 4t misteri de Glòria:

Text bíblic (Mt 17,1-9): Jesús es 
transfigurà davant d’ells; la seva cara 
es tornà resplendent com el sol, i els seus 
vestits, blancs com la llum… Encara 
parlava, quan els cobrí un núvol llu-
minós, i una veu digué des del núvol: 
Aquest és el meu Fill, el meu estimat, 
en qui m’he complagut; escolteu-lo.

Reflexió: Experiència inefable 
de la divinitat de Jesús, aquesta 
que feren Pere, Jaume i Joan. Sí, 
Jesús és el Fill estimat del Pare; 
aquell en qui es complau; escoltar-
lo és escoltar Déu. Qui m’ha vist 
a mi, dirà a Felip, ha vist el Pare. 
Com devien recordar, aquells tres 
apòstols, aquest moment de llum, 
en veure a Getsemaní la humanitat 
sofrent, abatuda, de Jesús. Jesús, 
plenament Déu i plenament home. 
El drama del qui fa camí, tant se val 
si per muntanya o per mar, no és la 

boira que enfosqueix l’horitzó sinó 
estar distret en les clarianes. Feu-
me atent, Senyor, als moments de 
transfiguració.  

Text bíblic (Ap 11,19; 12,1): 
Aleshores es va obrir el temple de Déu 
que hi ha al cel. Llavors aparegué una 
dona que tenia el sol per vestit, amb la 
lluna sota els peus, i duia al cap una 
corona de dotze estrelles.

Reflexió: Heus ací Maria 
triomfant. Oh misteri inefable! 
En Maria veiem la imatge i la 
primícia de l’Església gloriosa; 
i, també, el model d’esperança 
certa i el consol del poble pelegrí. 
Triomf de Maria? Escoltem com 
canta: “La meva ànima magnifica 
el Senyor… celebra Déu que em 
salva…, ha mirat la petitesa de la 
seva serventa… el Totpoderós obra 
en mi meravelles…”.

Triomf de la Gràcia! Triomf de 
la humilitat! I no és pas altrament 
que nosaltres, per gràcia de Déu, 
assolirem la glòria del cel. Per la 
vostra gràcia, Senyor, obriu-me a 
la humilitat triomfant. 

Homilia en els 50 anys de pre-
vere (21-setembre-2025)

Molt estimats germans:
Potser us pot semblar fora de 

lloc que comenci l’homilia dient-
vos que Jesús és un provocador. 
Però ho dic. Si en sentir, en escoltar, 
les seves paràboles les trobem, sí, 
boniques, entranyables i tot, però 
no experimentem cap provocació, 
cap sotragueig interior, és que 
molt probablement no les hem 
enteses, no n’hem captat la punta, 
la intenció fonda que portava Jesús. 
Penseu, per exemple, en la d’aquell 
pare que tenia dos fills –solem 
anomenar-la la del fill pròdig, tot 
i que el veritable protagonista no 
és cap dels dos fills sinó el pare, 
ell sí realment pròdig de la seva 
única riquesa, l’amor, i no pas de 
l’enganyosa, els diners, que en un 
tres i no res el fill petit va malgastar 
estúpidament; i com se’n devien 
sentir, de provocats, els fariseus i 
els mestres de la Llei en adonar-se 
que Jesús els igualava al fill gran, 

La Verge del Magnificat (S. Botticelli)



37

que ni tenia consciència de fill ni 
de germà– o penseu en la paràbola 
del bon samarità, que no solament 
fa molt més del que faria qualsevol 
dels oients, qualsevol de nosaltres 
(realment Déu fa el que no fa 
ningú, i per si per ventura algú ho 
inten-tava, nosaltres, els assenyats, 
li direm que es passa! 

I és que Déu, en amor, es 
passa sempre!) sinó que a més 
Jesús, que s’adreça a un honorable 
mestre de la Llei, li posa com a 
exemple de bondat, de solidaritat, 
de compassió, no pas un sacerdot, 
sí, sí, precisament un sacerdot, ni 
un levita, encarregat del culte, que 
passen de llarg, sinó un samarità, 
mal vist dels jueus. Que és que 
no n’hi havia cap, de sacerdot o 
de levita bones persones, perquè 
Jesús els hagi de passar per la cara 
precisament un samarità? Ja són 
ganes de provocar! Provem-ho? 
Juguem-hi?: el ferit, l’atonyinat, 
potser dels nostres, veu que diversa 
gent passa de llarg: un prevere, sí 
precisament un prevere, potser un 
monjo, potser jo, potser un teòleg, 
potser un biblista o potser qualsevol 
de vosaltres que compartiu aquesta 
Eucaristia, tots anem passant de 
llarg per-què tenim coses més 
importants a fer, no cal ni dir-ho; 
però passa per allí, ens diu Jesús, un 
perdulari, un que no veiem mai a 
missa, un que no és dels nostres (ni 
religiosament, ni esportivament, ni 
políticament), un analfabet, i Jesús 
ens diu que és el qui s’hi atura, el 
qui se’n compadeix, el qui el cura; 
en una paraula, el qui l’estima. 
Què? ens sentim provocats? Jo, el 
primer. Doncs és això el que feia i 
continua fent Jesús. Res de bonic 
i entranyable; provocador, burxeta, 
buscador de les nostres pessigolles. 
La Paraula de Déu, que tenim tan 
sovint als llavis, ens ha de llaurar, 
germans, ens ha de sotraguejar, ens 
ha d’urgir,  sobretot a nosaltres, 
tebis, incoherents, que tenim la 

gosadia de dir-nos deixebles de 
Jesús, de dir-nos cristians.

He posat aquestes dos exemples 
perquè és sant Lluc, i només ell, el qui 
ens explica aquestes dues paràboles 
i és ell mateix el qui ens explica la 
que hem escoltat avui: la paràbola 
de l’administrador astut. Aquesta, 
més que entranyable i bonica 
segurament que la trobem estranya, 
potser escandalosa i tot: Jesús 
lloant l’administrador enxampat 
perquè malversava els diners del 
seu amo i, després, defraudant-lo 
novament rebaixant els deutes que 
hi tenien els seus clients. Hem de 
convenir que aquesta història d’un 
administrador infidel, trampós, 
que es passa de llest, podria figurar 
entre els fets diversos que lamen-
tablement, vergonyosament, 
ocorren ara mateix i ben a prop 
nostre i arreu del món: fraus 
flagrants, documents falsificats, 
polítics tramposos, corruptes, 
sense oblidar sous escandalosos, 
quantitats enormes de diners, 
sempre enganyosos, dedicats a 
armament o a luxes ignominiosos, 
del tot abjectes. 

No em cal dir noms, alguns dels 
quals potser admirem i tot! No, 
Jesús no lloa, de l’administrador 
astut, ni la infidelitat ni les trampes, 
sempre en profit propi. Lloa 
l’astúcia, la traça, l’habilitat que 

demostra en els afers, per bruts que 
siguin, d’aquest mon. Naturalment, 
i com diu la continuació del text 
de sant Lluc que hem escoltat, 
els fariseus, que eren amics dels 
diners, van sentir tot això i es reien 
de Jesús. I nosaltres, ni que sigui 
en coses petites, potser arrossegats 
per l’avarícia, la cobdícia o la 
gasiveria? A la paràbola d’avui hi 
ha un corrupte i una colla que es 
deixen corrompre. És que no hi 
ha ni un pam de net! I nosaltres 
vivim immersos en aquest clima 
enrarit, hipòcrita; alerta, doncs, a 
deixar-nos-hi arrossegar. Els qui es 
mouen bé, hàbils, en aquest clima 
prou saben espavilar-se fins quan 
es veuen acorralats; en canvi als qui 
anem pel món com a deixebles de 
Jesús però força adormits, mancats 
d’iniciativa evangèlica, ens falta, 
com deia el papa Francesc, ser astuts 
des de l’Evangeli, ser solidàriament 
creatius a l’hora de buscar solucions 
bones per a nosaltres i per als 
altres. Encara que en sé la raó 
sempre m’ha sorprès que d’aquella 
operació financera destinada a 
donar aparença de legals als guanys 
obtinguts per mitjans foscos, 
delictius, se’n digui “blanquejar”. 
Quina paradoxa: “blanquejar diner 
negre”; i tan tranquils, quan el que 
es fa és ennegrir-lo encara més. Si 
almenys els qui ho fan, o els qui ho 
fem, el donéssim als més pobres 
i desvalguts! Seríem igualment 
lladres, cosa blasmable, però no seria 
en profit propi. Que el que veiem 
arreu no és robar als rics per donar-
ho als pobres sinó al revés: robar els 
pobres per inflar més els rics! Qui 
vulgui blanquejar el diner, ni que 
sigui adquirit fraudulentament, que 
el doni a Càritas!

Abans m’he referit a un 
possible prevere que en veure un 
apallissat, mig mort, passava de 
llarg per l’altra banda. Qui diu un 
prevere diu un cristià, qualsevol de 

Sant Lluc (El Greco)



38

vosaltres. Puc ser jo, i ho he estat 
probablement alguna vegada. I ho 
dic avui que precisament fa 50 anys 
que el bisbe Jaume Camprodon, 
a petició de l’abat Cassià i de la 
meva molt estimada comunitat, 
em va ordenar sacerdot. Us en 
vull dir, en ocasió d’això, un parell 
de coses: no vaig pas demanar de 
formar part d’aquesta comunitat 
per esdevenir prevere; si d’alguna 
manera n’hagués sentit la vocació 
hauria hagut de proposar-ho a un 
bisbe, no pas a un abat. Venim a ser 
monjos; i un monjo, com a tal, dit 
sense matisos, té més de laic que 
de clergue. I no és el monjo el qui 
demana de ser diaca o prevere sinó 
que és l’abat, amb el seu consell, 
el qui proposa, el qui crida (cridar 
= vocare ® vocació) un monjo al 
presbiterat. I és veritat que una 
comunitat monàstica com la nostra, 
amb notables responsabilitats 
pastorals i sacramentals, necessita 
força monjos que acceptin, com 

un servei, esdevenir preveres. 
La segona cosa us concerneix 
a tots vosaltres, almenys a tots 
els batejats. Recordo que tot 
sagrament arrela en el baptisme, 
per més que el sagrament central, 
el més important, sigui l’eucaristia, 
que ara estem celebrant, en la 
qual tots els sagraments, i la vida 
cristiana mateixa, conflueixen. 
Recordo això, teològicament tan 
important, perquè pel fet de ser 
batejats, immergits en la mort i la 
resurrecció de Jesucrist –cal saber 
que l’original grec baptízein vol dir 
immergir-se– som partícips del seu 
sacerdoci. Jesucrist és el veritable 
sacerdot, […], sant, innocent, 
immaculat” (He 5, 10; 6, 20; 7, 
26), “únic mitjancer entre Deu i 
els homes” (1Tm 2, 5), i ell ha fet 
de l’Església, de la comunitat de 
batejats, “un reialme de sacerdots 
per al Déu i Pare seu” (Ap 1, 6; 
vegeu també 1Pe 2, 9). Tota la 
comunitat dels creients, doncs, és 

sacerdotal; tal com se’ns diu en ser 
batejats, en ser ungits amb el sant 
Crisma, esdevenim membres de 
Crist, l’Ungit, sacerdot, profeta i 
rei per a la vida eterna. Hi ha, és 
clar, el sacerdoci ministerial, que 
és el que jo vaig rebre fa 50 anys, 
però cal afirmar que tot batejat 
participa de l’únic sacerdoci de 
Crist i, per tant, s’ha de sentir, 
perquè ho és en certa manera, 
intercessor entre Déu i els homes; 
sentir-se’n i, és clar, actuar conse-
qüentment, amb la pregària, amb 
la paraula i amb el testimoniatge. 
Ja ho veieu, ningú no se n’escapa, 
de la seva responsabilitat.

Finalment, encara, vull glossar 
la pintura que hi ha al recordatori 
d’aquesta celebració i que molts 
ja teniu. I dir-vos per què l’he 
escollida. Es tracta d’una de 
les escenes evangèliques més 
colpidores, més sorprenents: Jesús 
rentant els peus a Pere. Més enllà 
de ser un dels gestos de Jesús més 



39

impressionants i, tornem-hi, més 
provocatius, fins més escandalosos 
–el Senyor, el Mestre, el Guia, 
assumint la missió del servent, 
el Creador que s’abaixa davant la 
criatura–, trobo molt encertat que 
el pintor col·loqui en un angle 
del quadre el pa i el vi eucarístics. 
Aquesta vinculació plàstica entre 
l’Eucaristia i el rentament dels peus 
la trobo d’allò més suggeridora i 
d’una càrrega teològica de molt 
pes. En efecte, l’evangelista Joan, 
que no ens narra la institu-ció 
de l’Eucaristia tal com sí que fan 
els tres sinòptics, és tanmateix 
l’únic que, en el marc del darrer 
Sopar, ens presenta Jesús rentant 
els peus als deixebles. La frase, el 
manament, que Lluc posa en llavis 
de Jesús i que repetim sempre que 
fem l’Eucaristia: “Feu això, que és 
el meu memorial” (22, 19) Joan 
la posa en llavis de Jesús, amb 
paraules semblants i també com 
a manament, just després d’haver 

rentat els peus de tots: “Enteneu 
això que us he fet? Vosaltres em 
dieu Mestre i Senyor, i feu bé de 
dir-ho, perquè ho soc. Si, doncs, jo, 
que soc el Mestre i el Senyor, us he 
rentat els peus, també vosaltres us 
els heu de rentar els uns als altres. 
Us he donat exemple, perquè, tal 
com jo us ho he fet, ho feu també 
vosaltres” (13, 12-15). Eucaristia i 
Cari-tat, Enlairament a la Creu i 
Abaixament fins a fer-se No-res 
(vegeu Filipencs 2, 5-8), Culte 
i Vida, presència real del Crist a 
l’Altar i presència igualment real 
del Crist, el Senyor, en el Servei 
més abnegat, en l’Amor.

Deixem-nos tocar, germans, 
per la gràcia provocadora de Déu, 
deixem-nos llaurar a fons perquè 
la bona llavor que rebem no ens 
rellisqui sinó que ens penetri i 
fructifiqui.

Un darrer prec: son tants els 
dons rebuts que em cal agrair, 
tants i tants, però tants, que jo 

em veig incapaç d’assumir sol 
l’indispensable agraïment; us 
prego, doncs, que m’hi ajudeu. 
L’Eucaristia, que com diu el nom 
mateix és acció de gràcies, ens hi 
ha d’ajudar .



C R Ò N I C A

40

EXCURSIÓ A MERITXELL I LA SEU D’URGELL

Teresa Maria Castanyer Bachs

El dissabte 14 de juny, 
una trentena d’oblats i 
simpatitzants van fer 

l’excursió de primavera, aquest any 
a Andorra i la Seu d’Urgell.

Com de costum es va sortir del 
carrer Aragó-Pau Claris, on tothom 
va ser puntual, de manera que a 
2/4 de 8 empreníem la marxa. El 
conductor era en Marino, que ja ens 
havia acompanyat en algun viatge 
d’estiu. Mitjançant una connexió del 
mòbil del pare Jordi i la megafonia 
de l’autocar ens vam poder unir a les 
Laudes de Montserrat.

A Sallent es van afegir al grup tres 
viatgeres que venien de Vic, i vam 
continuar fins a l’àrea de servei del 
túnel del Cadí, per fer-hi una parada 
d’una mitja hora. I d’allà, directes 
al santuari de Meritxell, on es van 
incorporar a la colla quatre viatgers 
més, que venien de Tarragona i 
Terres de l’Ebre. Abans d’arribar a 
Meritxell, el pare Jordi havia llegit 

alguna informació sobre el lloc. El 
que veiem avui, obra de l’arquitecte 
Ricard Bofill, es va inaugurar el 1976, 
quatre anys després de l’incendi que 
havia destruït l’edifici anterior. A 
Meritxell ens hi esperava el rector 
del santuari, Mn. Ramon Rossell, 
que ens va fer una breu explicació 

abans de l’eucaristia celebrada pel 
pare Jordi.

A pocs metres del santuari 
nou hi ha l’església vella, que fa la 
funció de petit museu i que vam 
visitar acompanyats d’un guia, el 
mateix que després ens va explicar 
l’església de Sant Joan de Caselles, 
a la sortida del poble de Canillo. 
Aquesta església romànica conté 
una de les peces més singulars de 
l’art medieval, un Crist en majestat 
fet d’estuc i emmarcat per unes 
pintures al fresc. A l’altar hi ha un 
retaule del s. XVI dedicat a Sant 
Joan Evangelista, titular de l’església.

Vam deixar Andorra i ens 
vam dirigir a la Seu d’Urgell, 
concretament a la residència de 
la Sagrada Família, on vam dinar. 
I havent dinat, visita al Museu de 
la Catedral. Ens hi esperaven el 
director, Mn. Josep M. Mauri, i la 
conservadora, Teresa Font. Com 
que anàvem una mica justos de 

Santuari de la Mare de Déu de Meritxell 

Església vella de Meritxell



C R Ò N I C A

41

temps ens van fer una visita pels 
llocs més destacats del museu, on 
vam poder veure, entre altres peces, 
una casulla de seda del bisbe Sant 
Ermengol, una butlla del papa 
Silvestre II escrita sobre papir i 
una sèrie de setze grans olis sobre 
tela, del segle XVI, que representen 
profetes i patriarques.

Després, el claustre, amb tres ales 
romàniques i una del segle XVII, la 
capella de Sant Miquel i la catedral, 
un edifici totalment romànic i d’una 
considerable alçada. En la decoració 
de les columnes destaquen unes bo-
les, algunes de les quals representen 
esquemàticament pans, caps, fruites 
o altres elements més o menys esfè-
rics, tot i que la majoria són simples 
esferes llises.

Acabada la visita al conjunt ca-
tedralici era l’hora de tornar a casa. 
Ens vam acomiadar dels quatre que 
havíem trobat a Meritxell i vam em-
prendre el retorn. Com al matí haví-
em fet a l’hora de Laudes, ens vam 
unir a les Vespres de Montserrat. I 
poc després, parada a Sallent, per dir 
adéu a les que anaven cap a Vic, i a 
quarts de 9 del vespre arribàvem al 

carrer Aragó, punt final de l’excursió.
Va ser una sortida molt aprofita-

da, en què vam conèixer llocs inte-
ressants, i en què hi va haver molta 
harmonia i companyonia. Algunes 
de les persones que participaven 

per primera vegada en una excursió 
dels oblats van manifestar haver-s’hi 
trobat bé i amb ganes de repetir. Es-
perem, doncs, retrobar-nos en altres 
ocasions.

Església de Sant Joan de Caselles

Claustre de la Catedral de la Seu d’Urgell



42

NOTIFICACIONS

El 14 de setembre del 
2024 va ser elegit com 
a nou abat Primat de la 

Confederació Benedictina el pare 
Jeremias Schröder, alemany. Subs-
titueix el pare Gregory Polan, 
nord-americà, que ho era d’ençà 
del 2016

L’abat Jeremias, nascut el 
1964, va professar com a monjo 

de l’abadia de Sankt Ottilien el 
1985, i el 1992 va ser ordenat pre-
vere. Fa 25 anys la seva comunitat 
l’elegí abat del monestir. Actual-
ment, a més, era l’abat President 
de la Congregació d’Ottilien. La 
residència habitual del Primat és 
al monestir romà de Sant Anselm.

El 5 de setembre del 2024 
el Capítol General 
de la Congregació 

Sublacense-Cassinesa, celebrat 
a Montserrat del 30 d’agost al 
7 de setembre, va elegir com a 
nou abat de la Congregació el 
nostre monjo pare Ignasi Ma. 

Fossas Colet. Va substituir l’abat 
Guillermo, colombià, que ho 
era d’ençà del 2016. Dos dies 
després de l’elecció el pare Ignasi 
va rebre la benedicció abacial.

L’abat Ignasi Maria va néixer 
el 1960 a Aiguafreda i va entrar 
al monestir el 1985. Va professar 

el 1988 i el 2002 va ser ordenat 
de prevere. També ell té la 
residència a Roma, concretament 
al monestir de Sant Ambròs, on 
hi ha la Cúria de la Congregació, 
la qual està formada per uns 
setanta monestirs repartits per 
24 països dels cinc continents.

Nou abat Primat

Nou abat President



43

ENTRADES I OBLACIONS

NOTIFICACIONS

L’11 de desembre del 
2022, domínica Gau-
dete, dins l’Eucaristia 

que vam celebrar al Cambril de 
la Mare de Déu, van fer l’oblació 
la Montserrat Alavedra Farell, 
de Castellbell i el Vilar, l’Eulàlia 
Estrem Torras, de Barcelona, 
la Lenke Kovács, de Reus, i la 
Montserrat Salgado Galindo, 
de Barcelona. Totes 4 havien fet 
l’entrada el 27 de març, domínica 
Laetare, d’aquell mateix any. 

El 15 d’octubre del 2023, 
després de la Missa conventual, 
van fer l’acte d’entrada la Maria 
Rosa Anfruns Garriga, de Vic, 
en Jaume Calmet Garcia, de 
Tarragona, la Carme Senpau 
Obach, d’Olot, i en Martí Terés i 
Rius, de la Pobla de Cérvoles. Tots 
4 van fer l’oblació dins l’Eucaristia 

celebrada aquesta vegada a l’altar 
major, el 17 de març del 2024, 
diumenge Vè de Quaresma.

En la Domínica Gaudete 
del 2024, el 15 de desembre, 
van fer l’oblació la Montserrat 
Alabart Castellví, de Riba-roja 
d’Ebre, la Blanca Goerlich Tío, 
de València, i en Joan Pujol 
Saderra, de l’Ampolla. Ells 3, 
més la Montserrat Massaguer 
Gudiol, de Gurb, havien fet 
l’entrada aquell 17 de març del 
2024 just abans de la celebració 
de l’Eucaristia a l’altar major.

Finalment, el 30 de març 
d’enguany, domínica Laetare, com 
fem habitualment al Cambril 
després de la Missa conventual, 
en una breu celebració, van fer 
l’entrada aquestes 10 persones: 
Núria Fuertes Nieto, de Sant 

Boi de Llobregat, Francisco 
Javier Gamboa Félix, de 
Zacateas (Mèxic), el qual es va 
unir virtualment a la celebració 
des d’Estats Units, Joan Garcia 
Caellas, de Vilanova i la Geltrú, 
Ferran Garcia Morales, de 
Manresa, Joaquim Molina 
Clota, de Cervera, Pere Pardo 
Sabartés, de Barberà del Vallès, 
Carme Riera Jordà, de Lloret de 
Mar, Marizol Ríos Chavarría, 
de l’Hospitalet de Llobregat, 
Olga Sánchez Plans, de Sant 
Cugat del Vallès, i Laura Velasco 
Almirón, de Pineda de Mar. Vuit 
d’ells faran si Déu vol l’oblació el 
14 de desembre; els altres dos, el 8 
de gener de l’any vinent.

“Que a tots el Senyor els faci la gràcia
de viure l’Evangeli com el visqué sant Benet”



44



45

NOTIFICACIONS

Montserrat Muñoz Fonoll, de Barcelona (+ 20-IV-
2022; obl.: 13-XII-1981)

Montserrat Carbonell Espier, de Vilanova i la Geltrú 
(+ 27-V-2022; obl.: 5-III-1978)

Montserrat Fortuny Gay, de Barcelona (+ ?-IX-
2022; obl.: 12-XII-1993)

Mercè Cercós Fransí, de la Garriga (+ 20-IX-2022; 
obl.: 17-XII-1989)

Josep Ma Llauradó Salvat, de Maspujols (+ 19-X-
2022; obl.: 11-XII-2005)

Ma. Antònia Roviralta Ristol, de Sant Pere de Ribes 
(+ 2022; obl.: 12-XII-1999)

Núria Rojals Miró, de Reus (+ 16-febrer-2023; obl.: 
16-XII-1973)

Antoni de Vilalta Tresols, de Barcelona (13-IV-
2023; obl.: 14-XII-2008)

Ramon Borrell Ventosa, de Vilanova i la Geltrú       

(+ 27-IV-2023; obl.: 12-XII-1993)

Eliseu Dasí Dasí, d’Albalat de la Ribera (+ 21-IX-
2023; obl.: 12-V-2007)

Francesc Cortès Colomer, de Mataró (+ 9-I-2024; 
obl.: 11-XII-1994)

Maria Vilà Riera, de Barcelona (+ 15-II-2024; obl.: 
14-XII-1986)

Montserrat Bach Carandell, de Barcelona (+ 19-III-
2024; obl.: 31-II-1957)

Maria Teresa Creus Garriga, de Barcelona (+ 13-IV-
2024; obl.: 15-XII-1985)

Serafina Poch Blasco, de Sant Esteve Sesrovires       
(+ 10-VII-2024; obl.: 13-XII-1998)

Robert Llopis Montagud, d’Albalat de la Ribera      
(+ 11-VII-2025; obl.: 12-V-2007)

Maria Dolors Saguer Trias, de Barcelona (+ 13-VII-
2025; obl.: 17-XII-2017) 

ELS NOSTRES DIFUNTS

OBLATS



46

NOTIFICACIONS

Rosa Ribó Gay, cosina de la Montserrat Fortuny 
Gay (+ II-2022)

Maria dels Àngels Bori i Vivas, carmelita, germana 
de la Pilar Bori (+ 5-III-2022)

Antonieta Salvat, mare d’en Josep Maria Llauradó 
(+ 13-VI-2022)

Francesc Castanyer Figueres, oncle del pare Jordi    
(+ 20-XI-2022)

Maria Carme Saldes Mas, germana de l’Àurea          
(+ 13-XII-2022)

Liselenne Mayer-Spiess, tia del pare Jordi (+ 2-II 
2023)

Conxita Palomeras (+ 14-III-2023)

Mateu Santacana, prevere, germà de la Ma. Carme 
Santacana (+ 14-VI-2023)

Pere Alavedra Puig, pare de la Montserrat Alavedra 
(+ 15-VIII-2023)

Sándor Kovács, pare de la Lenke Kovács (+ 31-III-
2024)

Lluís Balliu, cunyat del pare Jordi (+ 6-II-2025)

Francesc Terés Soler, pare d’en Martí Terés (+ 6-III-
2025)

Maria Mercè Torras Joseph, mare de l’Eulàlia 
Estrem (+ 12-IV-2025)

Epifanía Ríos, mare de la novícia Marizol Ríos        
(+ 5-V-2025

Gilbert Gisbert Calvo, pare de la Maria Carme 
Gisbert (+ 30-VI-2025)

Jaume Calmet Gamundi, pare d’en Jaume Calmet    
(+ 9-VII-2025)

FAMILIARS
i algunes persones per alguna raó molt vinculades als oblats



47

NOTIFICACIONS

GENER
12-16 Inscripcions Trobada cap de setmana 31-1 
31-1 febrer TROBADA intensiva dedicada a Gaudí (dissabte: 2/4 de 10, 1/4 d’una i 2/4 de 5;

diumenge:1/4 de 10)
FEBRER
16-20 Inscripcions Domínica Laetare
25-26-27 EUCARISTIA – Conferències quaresmals a Lestonnac (7 del vespre)

MARÇ
15 DOMÍNICA LAETARE
23-27 Inscripcions Regla B. – Trobada
28 EUCARISTIA a l’altar de Sant Benet de la catedral de Barcelona (11 del matí)

ABRIL
11-12 TROBADA intensiva dedicada a Tolstoi (dissabte: 2/4 de 10, 1/4 d’una i 2/4 de 5; 

diumenge: 1/4 de 10)
MAIG
4-9 Inscripcions Regla B. – Trobada /// Inscrip. excursió de primavera (13 de juny)
7 EUCARISTIA – Conferència a Lestonnac (7 del vespre)
23-24 REGLA B. – TROBADA (dissabte: 1/4 d’una i 2/4 de 5; diumenge: 1/4 de 10)

JUNY
13 EXCURSIÓ de primavera

JULIOL
11 SOLEMNITAT DE SANT BENET – Trobada festiva a Montserrat

AGOST
17-21 Inscripcions Exercicis espirituals 

SETEMBRE
9-13 EXERCICIS ESPIRITUALS a Montserrat (comencen dimecres a les 5 de la tarda)
29-5 Octubre VIATGE: Roma – Subiaco – Montecassino - Assís

OCTUBRE
29 Setembre      VIATGE: Roma – Subiaco – Montecassino - Assís
5-9 Inscripcions Regla B. – Trobada
24-25 REGLA B. – TROBADA (dissabte: 1/4 d’una i 2/4 de 5; diumenge: 1/4 de 10)

NOVEMBRE
12 EUCARISTIA – Conferència a Lestonnac (7 del vespre)
23-27 Inscripcions Domínica Gaudete

DESEMBRE
13 DOMÍNICA GAUDETE

Inscripcions i tresoreria: 696 85 14 60 / oblatsdemontserrat@gmail.com
Presidenta: Montserrat Alavedra: 607 57 23 08 / alavedra2@gmail.com
Consiliari: Jordi Castanyer: 618 05 21 41 / jcastanyer@abadiamontserrat.net

OBLATS BENEDICTINS  
CALENDARI D’ACTIVITATS 2026



ESCOLTA, FILL,

LES PRESCRIPCIONS DEL MESTRE,

PARA-HI L’ORELLA DEL COR,

I ACULL DE BON GRAT

L’EXHORTACIÓ DEL PARE AMORÓS

I POSA-LA EN PRÀCTICA.

(RB Pròleg, 1)


